# TEXTS AND STUDIES OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA, VOL. 11

# GEONICA

В)

LOUIS GINZBERG

2.10.20.

### LIBRARY OF THE THEOLOGICAL SEMINARY

PRINCETON, N. J.

PRESENTED BY The Author.

BM 501.5 .G5 1909 v.2 Ginzberg, Louis, 1873-1953. Geonica





### **GEONICA**

OXFORD: HORACE HART PRINTER TO THE UNIVERSITY TEXTS AND STUDIES OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA, VOL. II

## GEONICA

LOUIS GINZBERG



II GENIZAH STUDIES

NEW YORK
THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA
1909

# שאלות ותשובות הגאונים מן הגניזה אשר במצרים

עם תקונים והערות

מאת

לוי במוחר״ר יצחק זצ״ל גינצבורג

נויארק



### CONTENTS

|                                               | PAGE |
|-----------------------------------------------|------|
| GEONIC RESPONSA: FRAGMENTS I-XXXVIII          | 1    |
| APPENDIX: Fragments XXXIX-XLVII (Sheëltot and |      |
| Halakot Gedolot)                              | 349  |
| LIST OF ABBREVIATIONS OF TITLES OF BOOKS      | 402  |
| INDEXES:                                      |      |
| Subject Index to the Responsa                 | 404  |
| General Index                                 | 411  |
| ADDITIONS AND CORRECTIONS                     | 419  |



#### GENIZAH STUDIES

#### GEONIC RESPONSA

T.

FRAGMENT British Museum Ta, parchment, consists of a quire of two leaves, the middle pages of which are missing, and contains 19 lines on the first, 18 on the second, 20 on the third, and 21 on the fourth page. It is written in a square Rabbinical hand of about the thirteenth century, and represents portions of a collection of Geonic Responsa. Although no name is mentioned in the Responsa there can be no doubt about their Geonic origin, as the first Responsum was known to Rabbi Nathan ben Jechiel, who made use of it in his 'Aruk, s. v. שוור 1. The description of the bonfires on Purim among the Babylonian and Elamitic Jews<sup>2</sup>, as given in the 'Aruk, undoubtedly goes back to our Responsum 1. But it does not seem that Rabbi Nathan had this Geonic Responsum before him. He probably took his explanation from Rabbenu Hananel or some other old commentator on Sanhedrin, 64, who had copied the Geonic Responsum. The Gaon describes the burning of Haman in effigy as follows: Four or five days before Purim the young men make an effigy of Haman, and hang it on the roof. On Purim itself they build a bonfire, into which they cast the effigy,

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ שהולין or שנחלין in the 'Aruk gives no sense, and is to be read wuddy as in the fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Hirschfeld, R. É. J., VII, p. 174, Tschorni, ס' המסמית, pp. 191-2; and Safir, אבן ספר, fol. 86 b.

while they stand around joking and singing, at the same time holding a ring above the fire and waving it from side to side through the fire.

The purpose of the ring is not stated by the Gaon, but it may be assumed that the effigy was suspended from it. The Aramaic word for this ring is משורתא, "the jumper," and the same word is used for "stirrup."

The second Responsum is also of "culturgeschichtlich" interest. It deals with the use of אסימו, which was no longer known in the West, as shown in the explanations of Baba Mezia, 47 b, by Rabbenu Hananel and Rashi.

According to the Gaon, אסימין, which the Talmud explains by אסימין, is used thus: For a silver coin a man purchases the right to take ten baths; and in token of having prepaid the price of admission, he receives ten copper pieces from the keeper of the bath-house. For each bath one of the copper pieces is given back to the keeper, and these checks are called אסימין. The Gaon adds that so late as his own time the same system was in vogue among bakers and porters.

The third Responsum is an answer to the following question: One of two witnesses who had signed a bill of divorce declared that the divorce was not valid, because the husband was forced by the ruler of the place, שלפון, to divorce his wife. In his answer the Gaon treats very exhaustively the legal maxim, כיון ישהגיר ישוב אינו החר וכוניר showing when witnesses may modify statements made by them previously.

(Leaf I, recto.)

דפוריא שקופצין מצד לצד ועוברין בתוך האש כעוף זה..... ניסא דרך העברה הכי² אמ' אביי שירנא° דליביני¹ במצעי נורא מהאי נורא מהאי נורא גיס⁵.... ראבא אמ' כמשורתא 6 דפוריא פירוש שירגא דליביני לבנים שמונחות כמו בנייו אלא שאין ביניהים טיט אלא מונחות אחת על אחת מבעירין איש " מצד 8 ואש מצד זה נהוכו לבונים באמצע והנתון למולך זו היא דרך לדברי אביי 5 שלשון זו מגיע ללשון זו והלבינים באמצע והנתון למולך זו היא דרך לדברי אביי אבל לדברי ראבא כמשורת דפוריא פירוש משותא בית קפצא כי אדם בזמן שהוא  $^{90}_{\rm DETE}$  הצבה פין אומרין שור ליה והקפצאן שראגיל בקפ צא קורין אותו שורה " ואפילו היין בזמן שממהר אישיו להחמיץ (?) אומרין לו קפין ובלשון ארמי אומריז משל <sup>12</sup> חמרא אעפי <sup>13</sup> דגברי שאור פוריא הן ימי הפורים מנהגו <sup>14</sup> H 10 וטילם כי הבחורים עושין צורה כהמן ותולין אותה על גגותיהין ארבעה חמשה ימים וביום הפורים עוסין 15 מדורה שלאש ומטילין לתוכה את הצורה ההיא ועומרין הבחורים סביבה ושוחקין (?) ומומירין ויש להם טבעת תלויה בתוך האש שנוטליו וקופצין מצד האש לצד האש הזה אותה מטבעת נקראת משורתא ותקפיצה וכן נמי הטבעת שתולין אותה בחמור ובסום שהרכב מניח בה את רגלו האחת וקופין באחרת ועולה על גבי בהמה נקראת משורתא זה הוא משורתא ורפירשו רבנן 15 -אסימון מעות הניתנין 17 בסימן לבית המרחץ כך מנהגן במקומות הללו שמקדימין נותן לבית המרחץ עשרה פעמים שנכנסין לו בכסף אחת ובעל המרחץ נותן למקדים הזה עשרה מטבעות שלנחושת שהן סימן כי נתקבל ממנו שכר עשרה פעמים וכל זמן שמביא לו

<sup>1</sup> Sanhedrin, 64 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions of the Talmud as well as the MSS. read היכי דמי.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The editions have אירגש, but the MSS. have שירגש, see *Dikduke Soferim*, ad loc.

4 ליבני of the printed text is more correct.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The copyist wrote נורא twice instead of גיסא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read כמשורתא <sup>7</sup> Read א. <sup>8</sup> The copyist left out זה.

<sup>9</sup> By some mistake the word העברה is put here instead of after , line 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sic! <sup>11</sup> שורה <sup>12</sup> Baba Batra, 96 b.

<sup>13</sup> Read אַכַּפּי ; see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Read בכל on the margin; the copyist added בכל which he had left out in the margin.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Read ינישין. <sup>16</sup> Baba Mezia, 47 b.

 $<sup>^{17}</sup>$  Only MS. Ham. reads ההיהנק, the editions and all the other MSS, have הניתונה.  $^{18}$  [נישלם לבעל בית]

#### (Leaf I, verso.)

מטביע אחת מין אותן המטבעות נכנם למרחץ ורוחין ואס רוצה ליתו במתנה זה נוטלו בא בא ורוחין במרחין ונכנס באותו סימן עושה כך ועוד יש מנהג לנחתומיו ולזולתם כד שמקבל הנחתום דמי מאה רטאלות י ונותנן ללוקח מעות שלנחושת בסימן ועל זה סימן רטלאי ועל סימן שתי רטאלות וג' וד' ובזמן שמיביא לו לנחתום אחד נוטל בשיעור מה שעליו וכן הסבלים באלו: וששא" זכל פעם ופעם נוטלין סימן וביוצא באלו: וששא" 5 וראמרינן לענין בית הכסא אנתי לא עילת לשיעיר גמרתה לך מילי דשיעיר שאלת בריש או בדל ושאלת בין בריש בין בדל מה הלשון הזה לעניו בית הכמא שעיר הוא והוא המקום שכתבו בו ארצה שיעיר <sup>6</sup> וישב עשיו בהר שיעיר <sup>7</sup> ופירוש הדבר כי מנהג בני שעיר שנקבצין שנים שלשה בבית הכסא ואי בפת לה: וס בכך אבל לרבנן אין דרך ארץ לעשות כן וכך האוה מעשה כי בתחלת מה שעלה רב ספרא לארץ ישראל היה הוא יושב בבית הכסא בא ה אבא ונהר " על פתח בית הכסא שמעו רב ספרא וא לו הפנס למה אתה שוהא חשיבו ר אבא עראן לא בתא "י לארץ שעיר למרתה דרכי ארץ שעיר היאך אתה אומר לי להנכנם" כבני שעיר וחלא שנינו מצאו נעול בידוע שיש שם אדם ™ פתוח בידוע שאין למדך ישאין דרך ארץ להכנם בזמין שיש אדם שם ופירשן רבו׳ בז שהם שם ללמדך ישאין דרך ארץ להכנם בזמין שיש אדם שם ופירשן רבו׳ כי רב ספרא לא מדרכי שעיר אמ' לר' אבא להכנס אלא כיון ששמעו שנהר סבור היה בלבו שמוסכן 15 הוא ומוחלחל 14 ואים ישהא עצמו מסכן בדתניא רבן שמ"

בן גמ' אומ' עמוד החיזר מאביא 15 את האדם לידי הַדוֹריקין פילון החוזר מביא את

Berakot, 62 b; Tamid, I; cf. 'Aruk, s.v. עשער, VI, 96-7, ed. Kohut.
 Perhaps ארכן: The editions have ארבו, some of the MSS. כל כאן

see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>6</sup> Gen. xxxii. 4.

<sup>7</sup> Gen. xxxvi. 8.

<sup>8</sup> Editions : מהר with m, but MS. Paris has also נהר.

<sup>9</sup> See leaf 2, recto, line 5.

<sup>10</sup> Sie! 11 Sie

יי This agrees with the text of the Mishnah Tamid, I, ז; in the Gemara Berak., 62 b, מבוח is repeated before במרום.

<sup>13</sup> Read prom.

<sup>14</sup> See Megillah, והחלחל : מאי והחחלהל, and 'Aruk, l.c.

<sup>15</sup> Read מביא.

#### ' (Leaf 2, recto.)

אחד מעדיו אומר הדברים הכתובים בשאלה זו תחלת כל דבר ראוי לראות היש שם טדות שלמסירה שבתבו שני טדים והתמו כי מסרנו את הנט לידה של פלונית אים אין ורואין אים אין שם חתם ידי עדי מסירה אף על פי שחתם ידה על יד . . . ול גופו של גם מקוים בבית דין אין לסמוד על אותו ז הגט שאילו כתב לה אלף גט ועדים לא נמסרו אינה מתנרשה ועד או הוא יורשה ואף על פי ששני עדי הגט אומריו עכשיו כי מסרנו את הנט לידה אבל לא כתבו לה עדות מסירה כיון שאחד מהן אומר מסירה בטלה היתה ולפנים להראות לשלטון נעשתה ולא לגרשה נירושין גמורין אין לה ולא ליורשיה ראיה בדבריו שהרי הפה שאמר מסרתי הוא הפה ום שאמר מסירה בטלה היתה ואין חתם ידו בידיהן בכלום שעכשיו הוא בא להכחישו או לעקרו ונמצא העד השני שלגט עד אחד ואין סומביו עליו להוציא את ירושתה מחזקת ירושת האיש ולפיבר ראוי להיות הקרקעות ההם עם כל עזבון חאשה בחזקת יורשי הבעל ומעמידין בית דין אותן בידיהן אבל אם כב.... כתבו וחתמו שני העדים כי מסרנו בלידה את הגט ועכשיו בא אחד מהן לומר מסירה בטלה היתה עיקר דבר זה אינו דומה לעדים שאמרו תנוי היו דברינו אלא יש לדמותו לשני דברים דומה לאמנה שהוא אומר אמנה היתה בינו לבינה שאינן גירושין אלא דברים בטלים להראות לבני אדם ואילו כך בלבר היה הדבר לא היה בדין לשמוע לדברי העד האחד מעדי המסירה אחר שכתב וחתם במסירה סתם לומר כי מסירה 20 בטילה היתה כאשר אנו אומרין <sup>2</sup> אמ' רב ששא <sup>3</sup> בריה דרב אידי שמע מינה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Ketubot, 19 b. <sup>2</sup> Ketubot, ibid. <sup>3</sup> The editions have nww.

#### (Leaf 2, verso.)

מדרב כהנא עדים שאמרו אמנה היו דברי 1 אין נאמנין מאי טעמא כיון דעולא היא אעולא לא חתמו וכיון שאינו נאמן לומר אמנה היו דברי דאמי לעד אומ' תנוי ועד אומ' איז תנוי אלא שיש לרמות את הדבר הזה לעדים שאמרו מודעא היו דברינו משני פנים אחת מהן.... מין הנט שאם אמר הבעל לעדים היו יודעים כי מסירה שאני מוסר בטלה היא ומוסר (?) . . . לפניהן מודעא בדבר זה הגט בטל הוא דאמרינן <sup>2</sup> אמ' רב ששת האי מאן דמאסר מורעא אגיטא מודעיה מודעה פשיטא לא צריכא רעסיוה 3 ואירצי מהו דתימא בטוליה בטליה למודעיה ל קא מיט' לו ואימא הכי נמי ליתני וכן אתה אומ' בגיטי נשים כופין אותו עד שיתן 6 מאי עד שיאמר רוצה אני? 10 ועד דמבטיל ליה למודעיה קמא " ודומין עוד דברים אלו למודעא מצד אחד שיש שם אונם השלטון שאם לא מסר לה גט להראותו כי גורשה \* היה מניע ליה אונם נדול כאשר פירש בשאלה לפיכך מצילה מפנו במסירת הגט ומוסר מודעא כ' בשביל כך הוא ואף אילו מכר היה ... זה המודעא קיים בו דאמרינן "ו אמרו נהרדעאי " כל מודעא דלא כתיב ביה באנן שהדי 15 ידעינן ביה באונסיה דפלניא לאו מודעא היא מודעא דמאי 15 אי דגם ומ... נה גלויי מילתא בעלמא היא ואילו מודעא 13 דוביני האמ' ראבא לא כתבינן מורעא אוביני 11 מודה ראבא היכי דאינים 15 כגון מעשה דפרדיסא ובדבר חזה אנו אומרין 16 מר בר רב איטי אמ' אמנה היו דברינו אין נאמנין מודעא היו דברינו נאמנין מאי טעמא זה ניתן ליכתב וזה לא ניתן 20 לכתב ולפיכך שואלין את העד הזה ואומרין לו אמר לך ראובן ליכתוב את הדברים שמסר לך כי מפני האונס היא מוסר גט בטיל ואם אמר הין

<sup>1</sup> Read דברינו. 2 Arakin, 21 b.

<sup>4</sup> The editions l. c. omit למורעיה.

<sup>3</sup> Editions: חשר.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The editions have זאם כן.

<sup>•</sup> The editions I. c. omit אומר בניםי נשים כופץ אותו אומר אומר בניםי נשים כופץ.

<sup>7</sup> The editions l. c. omit אני The editions l. c. omit. 8 The editions omit אקר.

<sup>9</sup> Perhaps בירשה.

יו The editions l. c.: נהרדעי.

<sup>13</sup> The editions l. c. omit ואלו מודעה.

<sup>15</sup> ראותנים = דאינים, editions אנים.

<sup>10</sup> Baba Batra, 40 a.

<sup>12</sup> Editions omit.

<sup>14</sup> Editions : לעולם דוביני.

<sup>16</sup> Ketubot, 19 b.

#### II.

Fragment British Museum T b, paper, consists of a quire of two leaves, of which the middle pages are missing, written in an ancient, square Rabbinic hand, not later, probably, than the thirteenth century. It represents eight Geonic Responsa, coming from a collection in which numbers 2–8 of the fragment formed the Responsa 16–22. As all the Responsa of the fragment, with the exception of the last three, are explanatory of some difficult passages of the treatise Pesahim, we may well assume that there is not much missing between the first leaf of the fragment, containing an explanation of Pesahim, 10 b<sup>1</sup>, and the second leaf dealing with Pesahim, 55 a.

The order in which the Responsa are given is probably the original one, and not that of the compiler who arranged them, as is shown by the fact that the last three Responsa, dealing with three difficult passages of Yoma, are not in accordance with the order of the Talmud. If this assumption is correct, then we may ascribe these eight Responsa to Hai Gaon, as the seventeenth Responsum is auoted in the 'Aruk, s. v. מו, with the words הגאון היה קורא. and הגאון "par excellence" in the 'Aruk is none other than Hai Gaon, the אחרון הגאונים, as Abraham ibn Da'ud calls him. Müller's statement, in his Einleitung, p. 195, according to which the author of the nineteenth Responsum (No. 30 in Harkavy's Collection) is the Gaon Sherira, is therefore to be corrected. Besides, there is no real reason for ascribing this Responsum to Sherira, except that the preceding Responsum, No. 29 in Harkavy's collection, seems to come from Sherira's hand. I say "seems," because Hai Gaon also might have spoken of Judah Gaon as his אבי אבינו, in the sense of great-grandfather.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The fact that Rabbenu Hananel, in his Commentary on Pesahim, 55 b, also made use of Hai's Responsum, misled Kohut to believe that the 'Aruk was quoting Rabbenu Hananel; see Kohut's note ad loc.

Our fragment shows further that Harkavy was wrong in assuming that MS. I of his collection is a copy of the original Responsa which were kept in the archives of the Geonim. Numbers 30-31° of his collection, when compared with Nos. 19 and 22 of our fragment, prove to have been copied from an incomplete collection in which Nos. 16-18 and 20-21 were missing.

The first Responsum contains a long explanation of Possition, 105-11 a, and is a highly interesting illustration of the Geonim as commentators of the Talmud. It shows that the very concise style of the Geonim in explaining the Talmud, as found in many of their Responsa, must not be considered as the only way the Talmud was then explained. The passage in Possition, 105, explained in this Responsum, is not a difficult one; the Geon nevertheless took pains to explain it in such a way that he made it possible even for a beginner to comprehend the Talmudio discussion. We may therefore assume that the Geonic TAL of the Talmud was by far more exhaustive than is generally believed, but in answering questions relating to difficult passages of the Talmud, the Geonim, for practical reasons, gave only the digest of a commentary.

In the second Responsion the Gaon gives as the correct reading of the Mishnah, Pesahim, IV, 8, 2777 by 70780, and adds that 1800 is the Aramaio equivalent for Hebrew 2720. It is worth noticing that the reading given by the Gaon is not found in any of the editions or MSS, of the Mishnah or Talmud. But perhaps 7070 in the Vienna MS, of the Tosefta (Pesahim, II, 19, ed. Zuckermandel) is a copyist's error, as 1 and 1 are often confounded in Hebrew MSS. The Mishnah ed. Lowe has 7070, thus connecting it with 20 "to cut," and in a similar way 7070 is to be explained as derived from 12 "to cut."

The third Responsum contains the Gaon's explanation of

<sup>1</sup> Introduction to his edition of Responsen, p. viii.

It is very surprising that Müller had entirely averloaked No. 3t, which is therefore missing in his Einleitung.

the expression בעל חשם in Pesahim, 86 b, where he explains differently from Rashi. According to the Gaon the gentleman referred to in the Talmud introduced himself as an אווא, because he wanted to indicate his title of בת, and this explanation is more probable than Rashi's according to which the name אונא was given to him at his birth.

The two charms to which reference is made in the Talmud (Pesahim, 111 a) are given in the fifth Responsum. The first charm runs as follows: "God of gods, save me from an evil encounter, from the evil Adversary (= "D"). from grievous sickness. Guard me as the apple of the eve [is guarded], for in thy hand are power and strength, and thou art God." The second reads: "Forsake me not, and abandon me not; hide not thine eye from me; be thou a guardian unto me. Answer all my petitions unto thee with yea, and not with nay."

The last three Responsa are explanations of the Talmudie passages, Yoma, 66 b. 44 b. and 28 b. The first of these three Responsa was known to R. Hananel, who made use of it in his commentary on Foma, but it seems that he did not know the Gaon's explanation of Yuma, 28 b. In the Responsum dealing with Yoma, 44 b, the Gaon quotes a Midrashic passage which is found in the Pesikta de Rab Kahana, but unfortunately the text of the fragment is in very bad shape, and it is therefore doubtful if the source for the Gaon was the Pesikta or some other Midrash.

#### (Leaf I, recto.)

ואף על פי שריא אכור בתנאה וחב' אט' לעולם בודק! ואין לנו לפחות כו וחירנו והרשינו על הפירוט הוה ואטרנו האוך נאטר שר' יהוד' סובר לנוור שאיז בירקין על החמץ אחר וכן הביעור שלא יביא לאכל ממנו וחלא ר' יהודה משר מצוי לפת וכלי בשולי ירוש' ולא חשש אולי יאכל ממנו באשר . . . 3 ... רה כי חשש לבריכה המין אחר זמן ביעור שלא יבוא לאכול ממנו ופרס

<sup>1</sup> Pesahim, 10 b-11 a; Menah., 67 b-68 a. 3 [השפר] 2 [במתור]

י... שאני חדש כן הוא אמ' אין החמין דומה לחדש לפי שהחדש לא הותר לו ים אלא בדרך משונה ואין קוצר אלא בקיטוף וכיון שהוא עושה . .º ". עשים משונה ממנהגו זכור הוא כי איסור יש בידו ואינו בא לאכל ממנו ידי קיטוף היא הרי טחינה והרקדה כמ' 10 במינה והרקדה כמ' 10 ..... התר קצירה שעל ידי קיטוף היא הרי טחינה והרקדה כמ' 10 ואיד לא חשש ר' יהוד' שמא יאכל כאשר אתה או' שחשש בעניו בדיקת חמין השיבוהו אי משום הא לא קשיא משנה <sup>6</sup> בטחינה ממנהגו ואינו טוחן אלא בריחים שליד ומשנה . . . . . ואינו מרקד אלא על גבי נפח ° כרי שיהא זכיר ...... לא חשש ר' יהוד' כאשר חשש 15 לענין בדיקה וחזר אביי והקשה לו ל... ה 10 אם אמרת כי זה שלא חשש ר' יהוד' לענין חדש כאשר חשש לעניו בדיקה מפני שטסקו בחדש טסק משונה הרי שנינו קוצרין בית השלחין שבעמקים אבל לא גודשיו ואוקמנה כר' יהודה ונדחו דבריו של רבה ופירק אביי על דעתינו הראשונה פירוק אחר ואמר לעניו חדש כיון שהקוצר והמתעסק בודל ממנו זכור הוא ואינו בא 20 לידי אכילה אבל הבודק אחר המועד אינו בודל מן החמין ולפיכך לאו י... עמי ". יבוא הוא לידי אכילה לפי כך חשש ר' יהוד' לזה ולא חשש לזה .... רבא ושאל למה הקשיתם דברי ר' יהוד' בחדש שאיו חושש לו על ..... בהמין וחושש לו ולא הקשיתם רברי חכמ' בחרש שחששו לו ואסרו לקצור בית השלחין שבעמקים על דבריהן בחמין שלא חששו לו 25 וציוו לברוק עליו וחזר גם הוא להשיב דבר " דר' יהוד' אדר' יהוד' לא קשיא כאשר שונה אביי ודרבנן אדרבנן לא קשיא כ' בחדש קוצר הוא לאכילה לפיכך חששו שלא יבוא לידי אכילה ואסרוהו אבל בחמין בודק הוא עליו לשרפו ודעתו עליו לואת לפיכך לא הששו שלא יבוא לידי אכילה ובא רב אשי לפרק פירוק אחר מפשוטה של משנותינו שהיא אומרת מוצאין 30 את שוקי ירושלים שהיא מלא קמח וקלי ולא עמד פירוקו כי קושיינו אינו מזאת אלא מקצירת בית השלחיו לכן דרב אשי בריתא 15 היא כלומר לפי שאינה לפנים מן הדבר אלא . . . <sup>16</sup> מן קושיינן עומרת וכיון שסמכנו

י (ברקטים: " (ברקטים:

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Editions: אבריה, but MS. Oxf.: בריהש, see Dikduke Soferim, ad loc., and 'Aruk, s. צר. א., II, 166, ed. Kohut.

#### (Leaf 1, verso.)

לקחתה ולהסתפק מן השמן ההוא לפי שאינו בודל מן השמן ההוא כאשר חשש לענין בדיקה 5 והשבנו על זאת שיכול ר' יהוד' לאמר כי אף השמן הניתן בשפופרת שעל פי הנר בודל אדם ממנו בשביל חומרה של שבת ואימתה ולכו לא חשש לו כאשר חשש לענין בדיקה וחזרנו והקשינו איך תאמר שבשביל אימת ה... 5 לא חשש ר' יהוד' והרי מצאנו דבר כזה בשבת שחשש לו ר' יהודה דתנן חבל.... 5 שנפסק לא יהא קושרו אלא עונבו ר' יהוד' או' כורך עליו פונדא או פסיקיא ובלב. שלא יענבנו ואמריגן בה 10 דר' יהוד' אדר' יהוד' שכאו אינו סומד על אימת ... וחושש ואוסר את העניבה ושם סמך על אימת שבת והתיר ליתן על פי הגר... שפופרת מלאה שמן ולא חש וקשיא דרבנן אדרבנן שכאן התירו את הענ<sup>13</sup>... יס ולא חששו שמא יבוא לידי קשירה ושם אסרו ליתן שפופרת של .... געל פי... הנר כי חששו שלא יסתפק ממנו וחזרנו ופירקנו לזה ולזה ...... קשיא 15 מיחלף כיון שהוא מותר בשמנים מיתחלף.... מדקדק.... אוסר אחד ומתיר אחד לפי כך חששו ואסרוהו ליתן שפופרת של שמן על פי 16 הנר שלא יתחלף לו בשמן המותר אבל עיקר עניבה 17 כקשירה ואין זו מתחלפת בזו והורנו בא לקשור וחורנו ... קשר אסור ואינו בא לקשור וחורנו עוד כזאת והקשינו לחב' שהתירו . . . ואמרנו הלא שנינו קושרין דלי בפס 18 . . . אבל לא בחבל ור׳ יהוד׳ מתיר ודקדקנו בדבר ואמרנו האי חבל דמאי אילימא דיבבנ<sup>21</sup> חבל דעלמא שלוקח חבל וקושר בו את הדלי אפשר שיתיר ר' יהוד' כמו זה והלא קשר של קיימא הוא והלא ⁰ פשיטא שזה חבל של גרדין שהוא קשור

<sup>1</sup> About the same space is left empty in the MS.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> על הירוצו. <sup>4</sup> Read מלאה.

<sup>5</sup> Empty space in the MS. [העשר] 7 [אין 1.] 5 This is also the reading of MS. Munich; see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> (בנבר) ווי Read איצה און ווי Read אינה קשיא ווי הובלבר) ווי מבת ווי ווי מבר ווי מבת ווי ווי מבר ווי מבת ווי ווי מבת ווי מ

<sup>15</sup> Add rwar rww.

<sup>16</sup> This is the correct reading, not as the editions have it : בצר הגר.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Read אינה. <sup>18</sup> So in the MS. <sup>20</sup> Read אינה.

20 בו ליוכתו <sup>1</sup> מצד אחד ובא וקושר את הדלי מצד אחר למלאת בו מיים לפי שעה שהתירו ואין <sup>2</sup> גזרו חכמ' שלא עשו כן והם התירו בחבל דלי שנפסק לענב ופרקנו אמרי לד רבנו חבל בחבל מתחלף כי החבלים דומין זה לזה וכשאתה מתירו בזה פשיט ידיו ואף אל זה ולפיכד נאסר אבל קשירה בעניבה לא מיחלפא ואין זו דומה לזו וכשאתה מתירו בעניבה אין ידו נפשטת לקשירה יברילי בדבריהם ונמצא פירוא של ר' יהוד' נחכ' בדבריהם ונמצא פירוא של ר' יהוד' כאביי דהיכא דברילי לא מור רבנו כגון חדש וכגון נתינת שפופרת של שמן על פי הנר אבל היכא דלא בדיל גזור כנון בדיקת חמין אחר הביטור ואשר הקשו לו לר' יהוד' שאסר את העניבה ולא סמד על אימת שבת כאשר סמך בשפופרת כבר פורק שהוא אסור 3 כל עניבה בשבת ואלו היתה מותרת לו לא היה גוור עליה ונמצא פירוק הי שפירק על דעתו של ר' זהקשינו לדברי אביי שפירק על דעתו של ה' 30 יהוד' דהיכא דבדיל לא גזר דבריו שאסור 3 להקין דם לבכור ואפילו מת וגם הקשינו דרבנן אדרבנן ופירקנו דברי שניהם כענין אדם בחול על ממונו שזה אסר מן הטעם הזה שלא יפרין בדבר אם תתירהו במקצתו ואלו החכם' התירי מן הטעם הוה שלא יפרץ ברבר אם תנזור לאסור עליו את המותר והקשינו על הפירוק מהוה של שניהם שהוא טעם אדם בהול על ממונו ולא חשש פן יפרוץ לקדר באשר תחוש בבכור פן יפרוין במקום שעשה חבורה מום ואף החכמ' הרי אסרו קירצוף ואף על פי שאדם בהול על ממונו ולא חששו שמא פן יפרין לקדר כאשר חששו ב.... י ופירקנו על דעתא דרבנו כי הבכור אם לא יקיוו לו דם ימות

#### (Leaf 2, recto.)

אפילו בי"ג בניסן <sup>8</sup> אם נעקרה שיבולת בידי המנכש חייב<sup>9</sup> ור' יהוד' לשותל <sup>7</sup>..... הטינה <sup>8</sup> כי יש לפניו ג' ימים עד שעת התרת קצירת העומר ואופשר <sup>8</sup>..... עד העת ההיא ומזאת הקשינו אילו היה ר' יהודה סובר כי יד' מותר בעשית מלאכה לא היה אומר היה מנכש בי"ג ונעקרה בידו .....<sup>10</sup> אלא היה אומ' היה מנכש ביד' 5 ונעקרה בידו שיבולת שותלה לפי שיום התר .....<sup>11</sup> שלישי הוא ליד' ולדבריו

יַרְכָתו ? = יִרְכָתו יֹ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ואיך.

<sup>3</sup> Read אוכר.

בבכור] \*

<sup>5</sup> Pesahim, 55 a.

The use of the word הייב here is very strange, as the question is only whether by putting the שיבולה back he would be able to use it after הקרבת בשותל ב

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Our texts have מים, but R. Hananel also reads טינא.

פרוש] פ

ישיבולת | 10

<sup>11 [</sup>התרת קצירה]

שניהם שוים ל שתיהלוט מיום יד' עם ב יום יו' ומתו ..... ג' ולא אמ' ביד' ושניהם שוים ל הלימת הרכבה למדנו שלא היה מתיר לעשות מלאכה ביד' וזה הוא פירש י...נו מקשיו ואו' אי סל' דע' אבר ר' יהוד' יד' מותר בעשיית מלאכה.... ... ביד' לא ביד' האיכא ג' ימים ועל זאת פירקנו אמ' רב יוסף בגלילא שאנו מה 10 רושו ° ודאי כן הוא שאם נעקרה בידו שיבולת אפילו ביד' חייב 10 להחזירה ולשובלה " כי יש לפניו ג' ימים עד עת התרת קצירה ובגליל שנו היה מנכש ביג' מפני שאסור לנכש ביד' אבל ביהוד' יש להו לשנות היה מנכש ביד' וחזרנו והקשינו לרב יוסף דאמ' בגלילא שנו ואמרנו והאיכא לילה אם ניכש לילי יד' ונעקרה בידו שיבולת הלא . . בּנ חייב הוא לנוטעה ולמה אמ' יג' ופריק רב יוסף הא מני בית שמאי היא דתנן הלילה 15 בית שמאי אוס' נמצאת משנה זו לבית שמאי ולאנשי גליל אבל אנשי גליל שאינן כבית שמאי יש להן לשנות היה מנכש לילי יד' ובא רב אשו 13 ופירק פירוק אחר ואמ' איז אנו צריכיז להעמיד את משנת ר' יהודה זו לא כבית שמאי ולא כאנשי גליל שאוסר לקצור ביד' וזה אשר אמ' ר' יהודה היה מנכש ביג' ולא אמ' היה מנכש ביד' מפני שהשותל ביד' אין לו עד שעת התר קצירה אלא יום אחד שלם שהוא 20 יום טו' ומקצת יום יד' משעה ששתל ועד סופו ומקצת יום יו' ואלו היה לו שני ימים שלימים ומקצת יום אחד היינו אומ' מקצת היום בכולו ומחייביו 10 אותו לשתול וזה הוא חד מקצת אמר' 14 עכשיו שאין לו אלא יום אחד מלא ומקצת יום ראשוו ומקצ' יום ג' תרין מקצת לא אמרינן 14 זה הוא פירוש כל השמועה כולה ואף על פי שאין דרכינו להרויח כל כך ושש׳ גימזיות של הקדש 15 מאי ניהו ולא כז הוא יבלש מהן אין קורין אותן בלש' הול בלש' אילנות ועצ' הנלקחים מהן אין קורין אותן בלש' 25 אלא גואויות בואו 16 והן קושקושי אילנות ועצ' הנלקחים מהן אין קורין אותן בלש' ארמי גואזי אלא הגואזיות שהן ענפי אילנות של הקדש והיו אנשי יריחו מתירין אות: ואומ' אבות' לא הקדישו אלא קורות אנו נתיר גואן בגירולין הבאין לאחר מיכן ומיחו בידם חכמ' ודאי שחכמים אומ' אין מעילה באילן ..... חלוק עליהן שכך שנינו 15 הקדש שדה ואחר כך נתמלאת...... 19....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ער. <sup>1</sup> [איפשר] [.ומתוך שאמר ינ'] 3 <sup>5</sup> Reading doubtful. <sup>5</sup> אנחנר. <sup>6</sup> Read אמר. ניג' instead of ביג', beginning of line 9, read ביג']; instead of ביג',

<sup>8</sup> This is the correct reading, not בגליל as the later editions have it. 9 9 10 See n. 6 on preceding page. 11 Read ולשותלה.

<sup>13</sup> Editions and MSS. : רבינא.

<sup>14</sup> This is also the reading of MS. Munich, see Dikduke Soferim ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Pesahim, 55 b. <sup>16</sup> See 'Aruk, s. v. ומן. <sup>17</sup> [יורק ר' יוסי].

<sup>18</sup> Mishnah Meilah, 13 a.

<sup>19 [</sup>מועלין בה ואין מועלין]; this is a free quotation from Mishnah Meilah, III, 6.

77

1...... מנידוליהן וכול' אלא שכך אומ' חכמ' אף על פי שאין מעילה.......... 30 איסור יש בהן ושש' הא דרב הונא בר נתן 2...........

#### (Leaf 2, verso.)

נחמו בר יצחק אמרו לו מה שמד אמ' להו רב הונא וכול' מהו בעל השם אני כך הוא או' לה כיון סמוך אני בישיבה וקרוי רב כדתנן סמיכת זקנים 5 וכול' ופירשו רבנו " דסמכיו ליה בשמם וקרוי ליה ר' וניכר שמי רב הינא בר נתו אלו אמרתי לכם הונא בר נתו לא היתם יודעים מי אני והיתם חושביו הונא בר נתו דעלמא ז וכיון שאמרתי לכם רב הונא אתם יודעים שכי...וני 7 חברי נודע לכם מי אני יש" הא דאמרינן .....פ "..... מאי אמ' רב פפא נפתח באל ונסיים באל..... כן הוא או' שאם הפסיק כלב או דקל או אשה בינו ובין חבירו יאמר דברים...." בהם אל כגון שיאמר אל אלים הצילני מפגע רע ומישטן רע ומהלי רע...... באישוו בת עיו כי בידר כח ונבורה ואתה אל נמצא ראש הדברים אל וס...... 21 סו או שיאמר לא תעובני ™ לא תמשני לא תעלים עינך ממני היה לי שומר...... כל אשר אשאלך תאמר הין ואל תאמר לאו וכל דברים אלו כשרים לדבר זה ושש' שאלו את ר' אליטור פל' מהו לטולם הבא 16 אמ' להם לא שאלתוני אלא על פלוני וכול' כך פירשו חכמ' על אבשלום שאלוהו וכך היתה השאלה לפי שבא על פילנשי אביו כאשת איש חשובות ואיז לו חלק לעולם הבא או דלמא ב סבירא לן כדרב יהוד' אמ' רב 16 נשים בכתובה וקידושין פילגשים בלא כתובה ולא קידושין ולפי כך יש לו לאבשלום חלק לעולם הבא והפליג ר' אליעזר בדברים ואמר להם עד שאתם משאלין על אבשלום שאלו על שלמה מי סבירא כי ההוא דאמר ר' שמואל בר נחמני אמ' ר' יונתן <sup>זו</sup> כל האומר שלומה חטא וכול' וכשהזירן דברים ואמרו ושלמה מהו לעהבא' אמר להם על אבשלום שאלתם בתחלה וכל כך

יא המוכיי not found in Harkavy, but given by Rabbenu Hananel in his Commentary, ad loc.

 $<sup>^{15}</sup>$  Yoma, 66 b ; cf. Taussig, יוה שלום, pp. 73–5 ; Wertheimer, קהלת שלכה, pp. 42–3.

<sup>16</sup> Sanhedrin, 21 a.

<sup>17</sup> Shabbat, 56 b.

|   | 20 לפי שלא אמר דבר שלא שמע מפי רבו לפיכך אותם מזה לזה ומזה לזה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| : | כדי שלא יחזיר להם תשובה   ושש' בכל יום 2 לא היה להם נוש 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | שמכסין בו את המחתה כגון תיק וכגון נרתיק וכן מפרש                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | חמה יש לו נושתוק " שנ' לשמש שם אוהל בהם וכול'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1 | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | ב5 דשמשא קשי משמשא <sup>9</sup> וסימנך <sup>10</sup> כולי הני בן פירושן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | ממנו ממנו שכונת החמה שעברו כנפיה <sup>12</sup> אותן הרשפים שיוצא <sup>13</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | ולישב שם בקיין קשה מלישב בחמה וסימנך 13 ויש בו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | מחידוד ריח החומץ יותר מן החומץ עצמו שברירי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | וסימנך דלפא עיקר לשון שברירי הן סנורים דכתיב הכו בסנורים תרג' מחו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | 30 בשבריריא <sup>10</sup> וכן הוא אומ' <sup>17</sup> לא תצפה כלום אחרי הנגה <sup>18</sup> מן השמש                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | לצל קשה מעת היותה <sup>19</sup> וסימן לדבר דלף הבית ככת <sup>ב יים</sup> ידלף הבית קשה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | הוא יותר מן המטר עצמו הרהורי עבירה קשה מעבירה <sup>12</sup> וסימנך ריחא דבשרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | דבר זה ברור והסימן מרירא 🕾 רבשרא אותה חתיכת בשר ומריח בה אין א' 🕾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | מוצא מזוהמות בי זוהמות ידים בבשר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | 26 קשו חכימנך תנורא שבירא 25 פשיא מדקייטא וסימנך תנורא שבירא 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | ים סד החד or בהה.] <sup>2</sup> Yoma, 44 b.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | ינאשהיק the editions have ניאשהיק.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | י בפסקא וביסור ; see <i>Pesikta</i> , ed. Buber, XXIX, 186 below ונשחוק יש לו<br>העם שנתב וגו'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | <sup>5</sup> Pesikta, ad loc., נשהיק, but see 'Aruk, s. v. נושהם, V, 396, ed. Kohut.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | 6 [ועוד אמרו אין גיהטם לעתיד לבוא אלא הקב'ה.]<br>7 Aboda Zara, 3 b below.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | אמות אות אות מות האמר זו is the reading in Harkavy's text, Responsen der Geonim,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | p. 12.<br>9 <i>Yoma</i> , 28 b below. <sup>10</sup> [דנא דחלי וכולי] <sup>11</sup> " <sup>11</sup> "שמשהחא".]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | <sup>12</sup> In Harkavy : מ' חמה ווא עברו.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | ישיוצאין משם נקראין ויהא ולישב וכ' : Harkavy: שיוצאין משם נקראין ויהא ולישב וכ'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | ירגא דולה קנקן של חומץ: read of הלה instead of הלה instead of הלה. <sup>15</sup> Gen. xix. 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | יי Harkavy: משתברק העין ולא: 18 Harkavy: צאתה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | ינת' דלף מורד : Harkavy : ינת' דלף מורד. <sup>20</sup> Harkavy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | 21 Yoma, 29 a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | <sup>22</sup> Read מריחא; Harkavy: מריחא; אוחו התיכת בשר; שווה הוה בריר שאילו אתה אוחו התיכת בשר; שווה מוצא בד עודה מוצא בד עודה מוצא בד ביינות הווה ביינות הוווה ביינות הווה ביינות הווה ביינות הוווה ביינות הוווות הווות הוווות הווות הוווות הוו |
|   | <sup>23</sup> אין אתה (Harkavy: אין אתה מוצא בירים והומות: אין אתה (אין אתה לאינד Harkavy: אינד שילהי קיבא: <sup>25</sup> Harkavy: מווהמת הבשר שילהי קיבא:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | <sup>26</sup> Read שגירא.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

#### III.

Fragment Taylor-Schechter, paper, consists of a quire of two leaves, one of which is here given. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa, of which the whole of one, the beginning of another, and the end of a third Responsum are preserved. The complete Responsum deals with the expression במרה סכשונה occurring in 2 Chron. iii. 3, which the Gaon tried to explain by the Tannaitic tradition that the standard of measurements was changed in post-Biblical times. In his somewhat lengthy discourse he remarks: "Know that the Books of Chronicles consist of two parts; of those Ezra wrote the Genealogies till לו אחים (2 Chron. xxi. 2), and the rest was done by the Men of the Great Synagogue." His remark shows the source of Rabbenu Hananel's explanation of the Baraita, Baba Batra, 15 a, and it is very probable that the Gaon read in the Talmud עד ולו as ed. Pesaro has it, and not sty as all the other editions and Tosufot have it.

The end of this Responsum seems to contain a reference to Saadia's Arabic translation of the Books of Chronicles, of which nothing is known 1, but the text of the fragment is unfortunately in very bad condition, and therefore this fact is not very certain.

#### (Leaf 3, recto.)

וזאת הזהרה שצוה הכת עליו להיטיב לך אם תחפין מוטב ואם לאו יכולה
היא לעכב ויש לה שלא תהי לו לאשה ואין בכך כלום ואין עליה שלא תתבע
נירושין: ז ואשר שאלת מה טעם הכת בדברי ימים <sup>9</sup>
ואלה הוסד שלמה לבנות את בית האלהים הארך אמה <sup>8</sup> במרה
5 הראשונה אמות ששים או זו היא המדה הראשנה דע כי ספר דברי
בימים נחלק בכתיבתו לשני חלקים עזרא ייתס בו עד ולו אחים <sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Steinschneider, Arabische Literatur der Juden, p. 55; Pinsker, Likkute Kadmoniyot, Supplement, p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read הימים; ב Chron. iii. 3.

<sup>3</sup> The Masoretic text has the pl. אמות.

<sup>4</sup> Read 'N.

<sup>5</sup> See Baba Batra, 15 a, and Dikduke Soferim, ad loc.

וה . . שאר י אנשי כנסת הגדולה כתבו אותה והם אשר אמרו כי הוסד שלמה לבנות את בית האלהים במרה הדאשונה כי הם היית בידיהם מדה אחרת וכד היה הדבר כי משה רבנו<sup>2</sup> נתו לישראל 10 אמה והיתה שמורה ביניהן ובה מדר שלמה את בנינו והיא ראשנה וכשעלו בני הגולה חששו שמה לא יוכלו לצמצם כהוגן כי לא היו ביריהן אורין ותומין כאשר היה הראשנה ויגורו פן יהיה בה מעט חסרון והסבימו והוסיפו עליה חצ . . . . ע . . . השניה שהוסיפו עליה חצי אצבע מדדו לבניו בית שני וגם עשו אמה אחרת שלישית בו שהוסיפו עליה הצי אצבע אחר ולא בשלישית היו מדידות הבנין אילא בה היו משתלמין . . . . מנין י ועל פיה מחשבין להן שכרן להתרחק מן המעילה ומדידותן . . . . נונית 5 היתה אשר אמרנו כי יתרה על של משה חצי אצבע . . . 6 היתה להן אמה אחרת חסרה מזו טפח אחד שיש בה מידת דברים ידועים<sup>7</sup> וגם היא 20 מידי משה קיבלוה ולא שמענו כי הוסיפו עליה: וכל חלה 8 דברים מפורשים במשנתנו בסדר טהורות במסכתא כלים ° רבי מאיר או . . . . יי לאמות שהיו שלו בבינונית יו חוץ ממובח הזהב והקרו . . . . . . . אמ רבי יוחנן אמה בת 14 ששה טפח 15 . . . . אמר . . 

#### (Leaf 3, verso.)

ורחבו ששה עומע <sup>19</sup> מי . . ה <sup>20</sup> להוריעך שהלכה ברבי מאיר: וגם פרשו מפני מה נקרית בינונית מפני שיש שם שתים אחת של משה חסרה ממנה

```
<sup>2</sup> Erubin, 4 a; ibid. 48 a.
                                                    [, חצי אצבע] נ
                   נינונית] ° [בינונית] 5.
                                                   7 See Erubin, 3 b-4 a.
  ר.אומנין ב
  8 Read abs.
                   9 Chap. xvii. 10.
                                                    [.כל אמות] 10
 11 Our Mishnah reads כל האמות היו בינוניות; ed. Lowe has: בנונית but the
Talmud Menahot, 97 a, quotes our Mishnah with the addition: שהיו במקרש.
The reading of our MS. שלו בביענית can be explained only if we take
שלו as a gloss to בינונית, which means a cubit of six handbreadths.
                                                13 Menahot, 98 a.
 ת. והסובב והיסור | 12 [
 14 חם חמה not in our texts of the Talmud.
 מפהים 15.
                                                16 רבי יוסי בר<sup>]</sup>
```

יהנשאר ?

19 9

אנן תנינה <sup>17</sup> corrupted into און תנינה.

18 [אורכו] <sup>18</sup>.]

במינה] <sup>02</sup>

הצי אצבע ואחרת גדולה ממנה חצי אצבע וכן מפורש במשנתנו במסכתא כלים ' שתי אמות היו בשושן הבירה אחת על קרן מזרחית צפונית היתה על קרן מערבית 2 דרומית שעל קרן מזרחית צפונית היתה 5 יתרה עלשל משה חצי אצבע ושעל קרן מערבית<sup>2</sup> דרומית היתה יתירה עליה חצי אצבע נמצאת יתירה על של משה אערע ולחה אטרו אחת גדולה ואחת קטנה אילא כדי שיהיו האומניו נוטליו בקטנה ומחזיריו בגדולה כדי שלא יבואו לידי מעילה וסמד לזאת סו שנינו רבי מאיר כל אמות שהיו שני נבינונית 3 כאשר פירשנו והלכה כמוהן כי כן פרט 4 המפורש בסתם משותנו 5 במדות בדבריו 6 וזה אשר שער שעל שער מזרחי °..... אמות היו בשושן הבירה ה.... צורה שעל שער מזרחי של מקדש אשר שנינו במסכתא מדות 10 שער מורחי ושליו שרטו הבירה צורה ומפורש בתלמוד מנהות 11 כי צי . . ו 12 שושו הבירה לשבח בו את מלכות פרס שכר שותה 13 נבנה בית שני מ.. י 14 משמא רב חיהדא וחב יצחק בר אבדומי חד אמר כדי שיהא 15 אימת מלכות שליה: וחד אמ כדי שידעו מאין 16 באו לאן הלכו 17 דאמר רבי ינאי לעולם תהא אימת מלכות עליך שנ' וירדו כל עבדיך אלה אלי והשתחוו לי לאמר וג' ואילו לדילי .... 18 קאמליה רבי יוחנן אומר מהכא ויד יי היתה אל אליהו 20 וישנס מתניו וכיו, 10 שהבית השני נמדד באמה בינונית כ . . נור פירשני ואחרי כן נכתב . . . . . דברי היטים פורש בו כי אשר הוסד שלמה ב... ה 20 הראשנה שהיא אמה של משה: ודבר זה ט.... ב אילא ותנ.. לך כלל שאם תראה את דבריו תהי....ל 25 אשר שאלת... טנוב 25 האמור בדברי רחבעם ד 1 Chap, xvii, 9-10. <sup>2</sup> Our texts have מורהית. <sup>3</sup> Compare note בו on preceding page. <sup>4</sup> Read משנהעים. <sup>5</sup> Read משנהעים. 6 See the explanation of the Mishnah Middot, III, 1 given in Menuhot, 97 b. <sup>7</sup> Kelim, XVII, 9. <sup>8</sup> [ישתי] <sup>9</sup> [איה.] <sup>10</sup> Middot, I, 3. <sup>12</sup> [מאי] <sup>13</sup> Read שברשותה. <sup>14</sup> [מאי] 11 Menahot, 98 a. <sup>15</sup> Read מהיכן in our texts. 17 These two words are probably added by a copyist after Abot, III, 1. <sup>18</sup> Editions: וכיון. <sup>19</sup> . וכיון. <sup>20</sup> [. באמה] 21 מעה בו ר' סצריה. 22 הנאון. 23 ? בדם.

#### IV.

Fragment T-S., paper, eight leaves, size 9 × 14 cm., is written in the cursive hand of the thirteenth or of the twelfth century. The letters often run into each other, which makes the deciphering of the MS. difficult. Moreover, the copyist was negligent, and although there is evidence in many cases that he was well able to mark clearly the differences between 'and ', and and and any yet he often so writes these similar pairs of consonants that they cannot be distinguished from each other.

The fragment represents the remains of a collection of Geonic Responsa, and contains forty-two Responsa, which, with the exception of the first two, bear the name of their writers, Zemah<sup>2</sup>, Sherira, and Hai.

Below, I propose to give a brief *résumé* of each Responsum, together with parallels to them found elsewhere in Geonic literature.

- 1. The first Responsum, whose beginning is missing, deals with the use of raisin wine for Kiddush, and for the Seder. Isaac ben Gajat, in his איטרי שטרה, p. 2, quotes the decisions of the Geonim Paltoi and Zemah on this question, and the same decision of Zemah is cited in the Geonic collection איטרי איטרי, איטרי איטרי, איטרי איטרי, איטרי איטרי, איטרי איטרי, איטרי איטרי, איטרי איטרי איטרי איטרי, איטרי איט
- 2. According to this Responsum, one who eats bread baked by a Gentile is not subject to the punishment of flagellation. The same opinion is attributed, in the הלכות 26, to the Gaon Rab Amram. But while in the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The writer begs to acknowledge his indebtedness to Professor S. Schechter, who was good enough to put at his disposal the Genizah text presented in this article.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Undoubtedly Zemah ben Paltoi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. also ספר העתים, p. 207.

latter the pdb, the final, authoritative decision, is stated simply, without argument or explanation, our fragment goes into a discussion of the points leading up to the decision.

- 3. The Responsa from the third to the eighth, inclusive, deal with מרכות, and are ascribed to Sherira. The first of this group, on כותא דהדרא, is found in ב"ה, 43, and מ"ה 159, only in these works the Responsum is attributed, not to Sherira, but to Hilai Gaon and Isaac ben Jacob Gaon respectively. It is noteworthy that Hai Gaon, who, in כנחא, II, 41, also has a Responsum on כנחא, makes no reference to his father.
- 4. On הוטין בריאה. This Responsum is found also in ה"נה 16, and there it is ascribed to Gaon Natronai. The quotation at the end of the Responsum, יהאי טירכא וכו', is found neither in the Talmud nor in the Geonic literature known to us. Most probably, however, it was taken from some Geonic הלכות טרפות.
- 5. In this Responsum Sherira renders the very important decision that the אַינוניקא, if on the right lung, is to be counted as one of the five אַנוני Rashi on Hullin, 47 a, argues against this decision, which he states he had found in the הַעבלים. It is doubtful whether Rashi had our Responsum before him, for there are several Geonic decisions to the same effect (for which see, for instance, Harkavy, Responsen der Geonim, 183, and Responsum 18 of our fragment).

6. This is the only discussion of סירכא דעינוניתא in Rabbinic literature, and it is therefore curious that none of the

old codifiers has any reference to this decision.

7 and 8. In B"n, 32, the PDB of these Responsa is given on the authority of Hilai Gaon, but in a very corrupt form, and it is to be corrected according to the text of our fragment.

9. The group 9 to 29 is ascribed to Zemah Gaon, but it is extremely doubtful whether all these Responsa issue from the same authority. The first of the group,

No. 9, codifies the Talmudic discussion (Ḥullin, 56 a) on מפל לאוד.

10–11 treat of שמוטת נף and שמוטת, and in both cases the Gaon decides against Rab (Ḥullin, 57) in opposition to the general rule, הלכתא כרב באיסורי.

12. This Responsum is found in 5"7, 35, where it is also ascribed to Zemah Gaon.

12 a. This Responsum is a reply to the question about the slaughtering of a bird whose windpipe has no cartilages (תשבש). The Gaon maintains that the case is impossible. It may happen that the cartilages are small and thin, but they cannot be lacking entirely.

13. The thirteenth Responsum deals with סירכא דריאה The Gaon decides that any סירכא makes the animal מרכה.

14. This is identical with Responsum 14 in the  $^{\prime\prime}\pi$ , where it is ascribed to Natronai.

15 is the well-known Responsum on ת'"ח, 15, and Isaac ben Moses' אור ורוע, 311) given in our fragment in a much correcter form than in the other two sources. The statement at the end of our Responsum, which does not occur in the parallel sources, is of historical importance: ומר רב סמונאי כותיה הוה סבירא ליה ורלא כתב לכם דלא רישא אלא . From this we see that Rab Semonai was a Resh Kalla, and also, that even in cases in which he consulted the Resh Kalla the Gaon did not refer to him.

16. This Responsum, on שיפולי הריאה, seems to be directed against the divergent opinions of other authorities. See א"א, I, 112 a, and 114 a towards the end.

17. The Gaon decides against Rab in the case of מכין (Hullin, 8 b). The justification of his decision lies in the fact that the opponent of Rab, Rabbah bar Hanna, or, as the Gaon reads, Rabbah bar Huna, is one of the later authorities, and the rule הלכה בבתראי applies. This statement of the Gaon is of great importance, as,

יהוה ליה must be read twice, to complete the clause before it and the clause after it.

according to the older authorities 1, the rule cited applies only to a difference of opinion among later Amoraim.

- 18. This Responsum deals with the same subject as the fifth of our fragment, the latter by Sherira. There is a difference of opinion between the two Geonim. According to the fifth Responsum the שישות counts with the right lung only, according to the eighteenth it may be counted with either the right or the left lung. There can be no doubt that Responsum 183 in Harkavy, Responsen der Geonim, should be corrected in accordance with the text of our fragment. They must be identical with each other, both having the same author, Zemah Gaon, but the text as printed by Harkavy obviously contains a contradiction.
- 19. In the nineteenth Responsum the Gaon decides that an animal is not made are by eating or drinking prohibited food immediately before its slaughter. The assumption is that the tissues have absorbed and assimilated the food-material, even though so short a time passes between the taking of the food and the death of the animal.
- 20. This Responsum contains a curious explanation of the prohibition בשר בהלב. Proceeding from the Talmudic statement (Niddah, 9 a) that milk is only blood modified, the Gaon maintains that in eating meat and milk together we are violating the prohibition against the use of blood. Obviously, the Gaon believes that milk brought into contact with blood regains its status as blood. Unless we assume this reasoning on his part, we would expect milk to be prohibited in all circumstances.
- 21. Here the Gaon gives a somewhat rationalistic explanation of the מרפות ה". He formulates the principle that any disease which results fatally in man disqualities an animal affected by it as food.
  - 22. The Gaon decides, on the authority of the Talmudic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Tosafot to Kiddushin, 45 b, below.

בביתי ולא בביקתי (Ketubot, 94), that the heirs of a man who has left a single dwelling house are not obliged to let his widow occupy it. If her sustenance is provided for, she can be made to return to her father's house. This decision does not apply to a case in which the estate owns several houses.

23. This deals with the case of a widow who prefers to be maintained by her late husband's estate to having her dowry paid out to her. The practice varied in different parts of Palestine as well as in different parts of Babylon. In the latter country, with the exception of Nehardea and its district, the widow was compelled, in the time of the Amoraim, to accept her dowry (Ketubot, 54 a). For his own time the Gaon decides that in Babylonia the old practice with its exception should be continued, but beyond Babylonia the widow's preference was to be considered. However, the Gaon's decision was not universally accepted, as may be seen from Harkavy, Responsen der Geonim, 389. Comp. also Alfassi on Ketubot, l. c.

24-25. The next two Responsa also deal with dowry rights, in connexion with *Ketubot*, 54.

26. Here we have a lengthy discussion of the dimensions of the two tablets of the Law. The subject-matter and the temper of the discussion make it highly improbable that this Responsum is genuinely Geonic. Furthermore, לַּהָּל בְּלִי הִיאל לְּלָּל is quoted, which would bring the Responsum down to the end of the eleventh century. It is possible that יהיאל is a copyist's error for הנגיה, who is mentioned by the Geonim Natronai and Zemaḥ (see Müller, Mafteal, pp. 121, 149)¹. It should be noted, too, that the statement here attributed to Nathan does not occur in the 'Aruk, which throws further doubt on the reading הייאל.

27-30. These Responsa deal with mourning ceremonies,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Nathan was from Africa, and he was no relative of Sherira, whose uncle's name was Nathan ben Judah. Müller, Mafteah, 157, attributes to the Babylonian Nathan what really belongs to the African.

and, with the exception of No. 28, are found in the Geonic collection פערי צרק, III, 4, 8; III, 4, 4; III, 4, 5, where they are attributed to the Geonim Paltoi, Natronai, and Hilai respectively.

31–32. Both these Responsa bear the superscription לרבנו האיי להבנו האיי, and all the Responsa that follow, up to the last, lack a superscription. It remains doubtful, therefore, whether all the following Responsa are attributed to Hai Gaon, or only the two actually bearing his name. The first of these two Responsa is found also in משלים, III, 4, 6, and is there attributed to Paltoi Gaon. The other, which is written in Arabic, will appear in the next article of this series.

33-35. This group of three contains explanations of certain difficult words in Gittin, the most noteworthy among the explanations being of the word מכילתא. According to the Gaon the Amoraim possessed a sort of digest of the most important parts of the Halakah, and this they called מכילתא.

36-40. This group of four Responsa deals with certain laws of clean and unclean (טומאה). In Responsum 36, the Gaon calls attention to the fact that vessels belonging to Gentiles are not unclean by reason of their owners, but only because they may have been used for prohibited food. He supports his opinion by reference to the Talmudic statement that the corpse of a Gentile cannot defile כאהל); compare Yebamot, 61 a, Baba Mesia. 114 b). On the other hand, the Gaon is very strict regarding טבילת בעל קרי, which, he insists, must precede even the benediction over food as well as any other prayer. It is worth calling attention to the Geonic opinion concerning אוכל חולין בטהרה. After the destruction of the Temple it ceased to be a possible practice. At first a few Perushim. who led a completely isolated life, succeeded in maintaining the practice, but later it became absolutely unattainable.

41. The last Responsum is a very lengthy though clear explanation of the Talmudic topic אינות in Shubbat, 85 a-

85 b. Rabbenu Hananel in his commentary on this passage refers to Saadia's explanation of it, but the few quotations adduced by Hananel do not justify us in ascribing the Responsum to Saadia. Hai Gaon also has a long Responsum on this topic (see Harkavy, Responsen der Geonim, 425), his explanation differing from that given in the present Responsum, which tends to strengthen doubt as to Hai's authorship of the latter Responsa of our fragment. At the end of Hai's Responsum as printed by Harkavy, there is a reference to a strenuous but vain attempt to explain the same topic. Possibly Hai had in mind the Responsum in our fragment.

(Leaf I, recto.)

שלצימוקין לא יביא ואם הביא כשר 1 כיון דלקרבן כשר מברכין עליו בורא פרי הגפו ומקדשיו עליו בין בשבת בין בפסח ומבדילין עלין ואסור ליקחן מן הגוי ונוהגין בו מנהג יין ככל דבריו ומי שאין לו יין בפסח יעשה שלצימוקין כמה שפירשנו ושטאלתם על אודות הפת דע כי גזירה היא שנזרו עליה חכמ' ה ואסור לפקפק בה שכך אמרו חכמ' גורו על פיתו מישום שמנו ועל שמנו מישום יינו ועל יינו מישום ייו נסד ועל ייו נסד מישום בנותיהו ועל בנותיהו מיש' עב' זר' שהוא דבר אחר ועל דבר אחר מיש' דבר אחר ופירשו חרמ' מאי דבר אחר אמ' רב נחמו בר יצחק גזרו על תינוק גוי שמטמא בזיבה שלא יהיה תינוק ישראל רגיל אצלו במשכב זכור ° הולכך \* האוכל פת שלגוים סו אין עליו מלקות אלא מוכיחין אותו ואומר' לו אל תהי רגיל לעשות כן וקל הוא הדבר שכד אנו אומריו הריפתא שגר' ישראל ואפא נוי שפיר דאמי שנר' גוי ואפא ישראל שפיר דאמי שנר גוי ואפא גוי ואתא ישראל חתי בנחלים שפיר דאמי מכשאמרו חכמי לא חשעי מיניה דאבה דאכיל נהמא דארמאי" לא אל תספרו עמו אלא כך פירש אדונינו נחשון גאון זל אל תאמרו בז שמועה מפין תלמיד הכמ' המורה הוראה ואוכל פת שלנוים לא תאמרו שמועה מפין בבית המדרש ולכד האוכל פת שלגוים אין עליו מלקות אלא

שאלה ען 7 רבינו שרירה הגאון זל

111 וששאלתם כנתא דהדרא " דיבישא מהו לצלותה וכבר יבשו החוטין כך ראינו "לצלותה בשפור ואֹעַפֿ שיבישו החוטין מפני שעל ידי האור יוצא דמם אבל בקרירה אסור לבשלה כל עיקר שה"ל רווחות היא כבדא וכחלא וכנתא אבל בקרירה אסור לבשלה כל עיקר שה"ל רווחות היא כבדא וכחלא וכנתא יג אסור לבשלן בקדירה וששא" אם נמצאו חוטין בריאה סמוכין בין בחוטין "בין בלב ואותן חוטין אין בהם קימא ועד שמכנים טבח ידו ליבדוק מתפרקין הוטין מאליהן יש לחיש בדבר הזה או לא כך ראינו דאם תותב אי נמי רירא ביומתפרק מאיליו ואין מקומו ניבר מותר ואם חוטין אֹעַפֿ שאין מקומן ניבר ואין הווין בחוט הישערה יש לחוש ויש לחוש דאמ"רי" האי סירכא דניקב בר חד יומא בתרי יומי הוא ושכתוב חמשה אוני איתלה לריאה וכו"ל " אישתכח תרתיו מימינא מיצטרפא עינוניתא בהדיהו או לא אי אישתכח עינוניתא

10 מברי יומי הוא עינוניתא בהדיהו או לא אי אישתכח עינוניתא בייבים בייבים בדיביהו או לא אי אישתכח עינוניתא בהדיהו או לא אי אישרבח עינוניתא בהדיהו או לא בייבים בדיביה בייבים בייבים

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 97 b. <sup>2</sup> Shabbat, 17 b. <sup>3</sup> Read הילכך.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read אובים אח. <sup>5</sup> Aboda Zara, 38 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Aboda Zara, 35 b below. Our texts read: אינו השתעו בהריה האינו: which can only be translated: "Do not speak to Ibo." See, however, R. Samuel Edels ad loc.

Edels ad loc. "ישט : from. s Hulukot Pesukot, 43: הדרא הנכהרא, but Hemdah Genuzah, 159, has it like our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read כך ראינו שמוהר. <sup>10</sup> Read בריאה. <sup>11</sup> Hullin, 47 a.

## (Leaf I, verso.)

מישמלא מאי ואומא דריאה לא הויא ממנינא דאוני או לא כד למדנו אומא דריאה לא הויא ממנינא אלא צריכין חמש אוני לבר מתרתי אוני ועינוניתא דורדא ודאי לעולם מן המנין דאוני ורוקא למנין תלת מימינא מאי טעמ' דעינוניתא דורדא דימין הוא דקימא הולכך אי הסרן אוני דימין והוין תרתי אוני מימין 5 מצטרפן עינוניתא עמהן ואם דשמלא חסרן והויא חדא משמלא לא מיצטרפא עינוניתא עמה וטריפה היא: ובהדי דימין גופה מאי טעמ' מיצטרפא אימא ביריה בפני עצמה היא ולא מיצטרפא ולא אפילו בהדי ימין לא קאמרינן הוגא ההיא דביני ביני דאתא לקמיה דרב אשי סבר למימרפה אמר ליה רב <del>אניה</del> בר<sup>2</sup> אויה לרב אשי הני טיזי ברייתא הכי הויא להו וקרו להו טינוניתא דורדא<sup>3</sup> 10 ומדלא קאמ' ליה דהכין בירייתה כך יצירתה אלא קאמ' הני בירייתה הכי אית להו שמעינו מינה דהא עינוניתא יתירה היא ומשום הכי מיצטרפא עם אוני וכשמצטרפת אין מצטרפת אילא שלימין שמקומה שם הוא: ושטאלתם היכא דנגיד חוטא מעונוניתא דורדא מעילאי או מתתאי או בכל דרבק ההוא חוטא טרפה או לא הכי אמור רבנו כל סירכא דהוי בעינוניתא דורדא טרפה דומנין דסירכא מן אומה דריאה גופה ועייל כולה סירכא מתרבא דליבא ואפה (?) וצדרין דידה סירכא מו טרפא דליבא וששא' אונא ואומא דסריכין VII דהוא מחיצה מן ריאה לכברא: מעיקביהו ועד סופיהו טרפה או כשרה או נמי סריכן עם פלגוהי כך ראינו דאונא דסריכין מאומא מתחלה ועד סוף טרפה ואם לאו סריכה

> 20 עד פלגא או שלא כסדרן דלאו מקום רביתא הוא טרפה ואו מקום רביתא הוא ומפרקראנא<sup>4</sup> אונא מן אומא צריכה בדיקה היכא דסריכה עווע מפרק לה מהיכא דסריכא או מבצבץ טרפה ואם לאו כשרה: והיכא דאיכא קרום בין אומא לאונא או מקום רביתא הוא ואיכא מכה בריאה וסתמיה קרום שעלה מחמת מכה בריאה נידון כריאה וכשרה אבל ודאי בליכא מכה אי נמי שלא במקום רביתא ועלה בה קרום אחר דלאי קרמא ראשון דהוא כיתונא דריאה טרפה:

חמת 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אומי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions of the Talmud read רב הונא מר, MS. Munich הונא מיר, without בר.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hullin, 47 a. <sup>4</sup> ?; E"п, 32, reads шмл. <sup>5</sup> Arabic: end.

(Leaf 2, recto.)

תשובות האילו ' תקו רב צמח ראש ישיבה זל ובכבר בלב ובקרקבן ובכבר מעים אמרו בלב ובקרקבן ובכבר IX ומאי שנא הלין משום דאלין אדומין הן אי משכח להו דיריקו להו אודעינו בהו דעבדת אור בהון פסידא ופסולין עוף מבהמה שיש בו בני מעין אדומין הבני מעין ירוקין ובדקינן כמה שאמרנו אמ' ר' יוחנן משום ר' יוסי בן יהושע 5 נקובתן במה שהוא ירוקתן במה שהוא וכדר' יצחק בר' יוסי דאמ' ליה ר' אבהו כי אמר' אדומין כשרה בלב ובקרקבן ובכבד ובהמה בני מעיה כולן אדומין כשמריקין בעלין פסולה כדר יהושע בן לוי ורב שמואל ורב נחמן בר ירד ° ציצחק יובוקא דאטמא דשף מדוכתיה למהוא כשמוטת ירד x 10 בבהמה לא דאמי דשמוטת ירך בבהמה מילתא פסיקתא היא שמוטת ירך בבהמה טרפה אבל הא עד דאיעכל אועכולי האוי וטרפה אבל דשף מדוכתיה ולא איעכל לא י ובוקא דאטמא דעוף נמי כבהמה דאמי דתאני לוי כל טרפות שמנו חכמ' בבהמה כנגדן בעוף יתר עליה: עוף איכא דמשתבש בדרב הוגא אמ רב שמוטת בסופה בעוף כשרה ובתרצתא דרב ירמיה בר אבא דקא מתריין בסופה בפירוש אמ׳רב חתוכה פסולה שמוטה כשרה וליתא להא דרב ירמיה בר אבא ולא לדרב הונא אמ' רב מאי טעמ חדא דרב ירמיה אמ רב כל אלו קא אכיל שמוטת ירך בבהמה כשרה שמוטת ירך בעוף וכול ולית היל ככל הני שמעתתא אלא כיהא דשאל ה יוסי בה נהוראי אמה יהושע 20 בן לוי והלא הל רווחת ביש שמוטת ירך בעוף וכול טרפה ותרנגולת היתה לר שמעון בן חלפתא שנשמטה ירך שלה ועשה לה שפופרת שלקנה וחיית אילא מאי אית לך למימר ההיא דר שמעון בן חלפתא חוך שנים עשר חודש הוא דחלת ואחר כך מתה הא נמי דקא אמרת דניקדד קנה שלה בתוך אנים עשר חודש הוה 6 וסליקת שמעתין בשמוטת ירך בעוף טרפה: ועוף XI 25 שנמצא מכה בין אגפיה צריכה בדיקה בריאה שמא ניקבה וכנף שלעוף שנשמט צריך לבדוק בריאה שלה דאמ רב יהודה אמ רב שמוטת ירך בבהמה טרפה שמוטת ירך בעוף כשרה שמוטת גף בעוף טרפה שמה ניקבה הריאה ושמואל אמ' תיבדק וקאמה יוחנן תיבדק וחוקיה אמ' אין ריאה לעוף ור יוחנן אמ'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read דאלין.

<sup>3</sup> Ibid.

<sup>5</sup> Ibid., 56 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hullin, 56 b.

<sup>4</sup> Ibid., 54 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hullin, 57 a-57 b.

# (Leaf 2, verso.)

יש לו וישנה כעלה שלורד בין אגפים ומסקי' אלא אין לא לנפח ולא לחמר מאי טעמ' אין לו לחמר אמר חגא הואיל ורוב צלעותיה מגינות עליה ור' חזקיה אמ לאו היל היא דקא אמרי במערבא משמא דר יוסי בר חנינה מדבריו שלרבי ניכר שאינו בקי בתרנגוליו 1 ומנו חזקיה דקאמ מכלל דחזקיה אמ אין 5 ריאה לעוף מיש' הכי אינו בקי בתרנגוליו ורב ור יוחנן ה'ל כר יוחנן וכל שכן הכא דקם ליה שמואל כותיה וקאמרי תרויהון תיבדק וליתא לדרב והיל כשמואל ור יוחנן דאמרי תיבדק וכיצד בודקה מביא שפופרת שלקנה דק ומכניסה XII בפה קנה שלריאה ומנפיח ובודקה כשמואל ור יוחנן: ועוף שלא מצא מרה בכבד שלו בודקין בכבד שלו במקום מרה וכיצד בודקה מוצץ אותה 10 אם יש בה מעם מר אומרין מרה היא ומיבלע בלעתיה כבדא למרה ואי לא מריר טרפה דתאני לוי כל טרפות שמנו חכמ' בבהמה כנגדם בעוף 2: און מקום מהיכן מקום xII a ושכתוב עוף שאין ניכר בו טבעת גדולה כשל בהמה מהיכן מקום שחיטתו מפני מה אין ניכר נהי דרק הוא קנה שלעוף יותר מן הבהמה סוף סוף הכרה יש וניכר קנה שלה וניכר טבעת גדולה מיהו צריך XIII לרקדק ולהציץ בו יפה יפה: והריאה דסריכה בטרפשא דכבדא 16 אין לה בדיקה וטריפה וכין ריאה דסריכה בחזה אי נמי בשמנונית דחזה אין לה בדיקה ואף ע"ג דשכיחה בהודה (?) דלא אשכחנו דאמור רבנו מקום רביתה היא אלא אוני דריאה מדופן ואוני דסמיכו להדדי דקאמ לא אמרו אלא שלא כסדרן אבל כל סירכא דריאה טרפה וכן ריאה דסריכא 20 בנרגרת או בשמנונית דגרגרת אין לה בדיקה וטרפה ולא משתכח אלא באונא עליונה דימין שהיא עולה עם הגרגרת: ושתי ערוגות שלריאה XIV שהן אומי אחת מיכן ואחת מיכן וביניהן סימפון ושמנונית שהוא דבוק בשידרא ונימצא סירכא דריאה באותו סימפון אם דבוק מעיקר הלב ובא לו עד למטה אומ כך נבראת ואם מפוצלת כמו 25 מחולקת זו מזו ואפילו מעכו וחזר דובקן אמרינן ודאי סירכא הוא ואין לה בדיקה וטריפה: ושפירשתם שאדונינו מר רב יעקב גאון xv התיר לנו לבדוק אותה טרפשא דליבא עכשו כתבו לנו מנהג שתי

<sup>?</sup> בְהוֹ דֶה ? בְהַרוֹת °

# (Leaf 3, recto.)

ישיבות ואם אתם בודקין בסירכא דסריך בטרפשא דליבא או לא וההחזקו בדבר זה יותר מדאי כדי שלא יתגודדו קהלות ישראל ותעשה תורה כשתי תורות ופירשו לנו באיר היטיב מנהג שתי ישיבות בסירכא זו והושבנו להם מה שהורונו מן השמים ריאה זשכיסרך בטרפשא דליבא אפילו כחוט השערה אין לה בדיקה וטרפה שהלכה רווחות היא חלב העשוי בכובע אינו סותם ומפרק ואינו מבצבין טרפה דאמרי' לא ניסרכה אלא אם מן ניקבה הריאה ושם תאמר בדקה ולא ניקבה ואין אני קורא בהיאה שניקבה כבר ה'ל רווחות קרום שעלה מחמת מכה בריאה אינו קרום 'ולטחר חזור וניקב ואם תאמר חלב שלב בריאה אינו קרום 'ולטחר חזור וניקב ואם תאמר חלב שלב סותמן שהרי הוא דבוק ממנו ומקומו הוא ונידון אותו כאונה מיסטר חברתה דריאה דקאמרי' אבל כסדרן מקום רביתה הוא ולא אמרי' הכי דקימ' לן ה'ל חלב העשוי כבובע אינו סותם

בדיקותא בדיקותא לפיכך סירכא דליבא לית לית 15 15 בדיקותא 15

וטרפה וכך מנהג שתי ישיבות דכירכא דליבא לית ליה
יטרפה: ואנשי מקצת אגדלס ופרס שבודקין אותו לא יפה הן
עושין מכשירין טרפה בפרהסיא ובידיים ואנשי אפריקא שאין
מבשלין בקדירין שלן שבודקין בסירכא דליבא יפה הן עושין
כי וינוחו להן ברכות על ראשיהין ואנשי אגדלום שתולין במד יעקב
גאון זל ועל כאן היה ועמנו היה ואני יודעין מנהג כה היה אוסר

ומה היה מתיר אם הן יודעים כן נמי היינו שומעין שמתיר

רבי יעקב סירכא דליבא והיו רבותינו שלשתי ישיבות חלוקין
ולא הודו לו ולא קיבלו ממנו ופעם אחת שמעו חכמי שמרבי יעקב
ב- התיר לבדוק סירכא דליבא וניכנסו אצלו מר רב איכומי ומר רב
צדוק גאונים זקל ונכנסו אצלו וכמה תלמידים עמהם אמרו לו
בודאי שמענו שאתה מתיר לבדוק סירכא דליבא אמר להם לא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hullin, 49 b.

## (Leaf 3, verso.)

סירבא ממש שנסרך <del>ממש</del> כחום אנו מתיר והאומרים משמי איו כיצד אני מתיר פנומים שיש בהמה ששמנה יותר וירבה חלר שלרה ומתוד שדחוק הוא באוני דריאה ובעינוניתה דורדא וירבה הרבה וידבוק בריאה תותב בעולם ולא כחוט חס ושלום וכיון שטבח אוחז בקנה 5 שלריאה ומנענעה יפה יפה מתפרק חלב מיד מן הריאה ואינו צריך לפסקו ביד אלא הוא מעצמו מתפרק מיד ובכך שאני מתיר סירכא שניסרך. השיבו מר רב צדוק שאם כך אתה אין אנו חלוקין עליך עכשיו אם ירצו מן השמים ויבואו שאלות הללו אצלכם הוכיחו אותם והודיעו אותם מה שחקקנו לכם ומה שהודענו לכם מנהג שתי ו ישיבות ואפילו מר רב יעקב גאון שבאים מכוחו הודענו אתכם כיצד היה מתיר ולא כמה שהם אומרים היה מתיר והתרו בהן מי שבודק סירכא דליבא שלא יעבור על דעת שתי ישיבות ואם חם ושלום עושין הודיעום שיש מן הדין לנדותם ולהלקותם ועוד אפי׳ מר יעקב עמד בדבריו כמה שפירש בשאלות שלו ולא כמה ששינה בז למר רב איכומי ולמר רב צדוק גאון מי אלים מד הקדוש הא האמרי ה'ל כר מחבירו ולא מחביריו ולמר רב יעקב היו חלוקין עליו כל בני דורו ואין בשתי ישיבות שעשה כמותו ולא עוד אלא שכתב והדרº מילתא אמרה מר רב יהודאי כי יתבין קמיה מר רב חנינאי ומר רב סומנאי והא כבר פירש לכם מר רב חנינאי 20 סירכא דליבא לית ליה בדיקותא וטריפה ומר רב סמונאי כותיה הוה סבירא ליה ודלא כתב לכם דלא רישא אלא ריש כלא דהוה ליה 3 ראשונים ואחרונים פליגין עליה דמר רב יעקב ודאמ' מיש' רב יהודאי איכא למימר דלא אמרה מר רב יהודאי אלא מילתא מיםתברא ליה ולא קיבלוה בניה דריה מיניה ותליא במך רב 25 יהודאי כי דאמ' רבנן אם ביקשתה ליחנק התלה באילן גרול מוצא דריאה יש בה בדיקה בכולה בין בגפן בין בשיפולן XVI עד מיצרא דאומי ומאי טעמ' דכולהי אוני מקום רביתא קרינא וכך מנהג שתי ישיבות ואין מודדים באצבעות כלל:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 21 a.

<sup>3</sup> See p. 21, footnote.

<sup>4</sup> Read min.

<sup>2</sup> Read NITH.

<sup>5</sup> Pesahim, 112 a.

(Leaf 4, recto.)

אינו אינור השוחם בסכין שלגוים רב אמ קולף ורבא בר רב חונא אמ מידיח ' כמאן בה עבדינן והיל כמאן כך ראינו שה'ל כרבא בר רב הונא<sup>®</sup> וכמותו אנו עושין משני טעמים חדא דרבא בר רב חונא בתראה הוא וכל שכן דקם להו ראבינא כותיה דקאמר: רב אמ קולף ורבא בר רב הונא מידיח וקאמרי בהא קאמיפלני דרב דאמ קולף קאסבר בית שחיטה רותיח ורבא דאמ מידיח קאסבר בית שחיטה צונן ומסקינן דכולי עלמא בית שהיטה צונן ומאן דאמ מידיח קקסבר לו והיל' כותיה דרבינא<sup>®</sup>:

ושש' לענין אינוניתא דורדא הכין אמור רבנו חזינו אי טליא לנופא XVIII 10 דימינא ואיכא בימין תרתן אוני והא עינוניתא מצטרפין ליה לתלת אוני וכשרה וא' איכא חדא אונא בשמלא וחדא עינוניתא מצרפין ליה לתרתיו אוני וכשרה כדאמור רבנו ההיא ביני ביני דאתי לקמיה דרב אישי וכול xix ושש' פרה שהיתה רועה באפר ונכתכנה ואמרו לה: הרופאיו השקוהא 5 יין והשקוהא \* יין ולא הועילה לה כלום והפרה והיין לגוים הן וקנו אותן מדמינן מראל וישחשוה ובישלו את הבשר והיה הבשר נותן טעם יין מדמינן לה לטומאה דאמ רבא כשם שטומאה בלועה אינה מטמאה כד טהורה בלוטה אינה מטמאה 6 או נמי לנזיר מדמינו לה דאמ ל טקיבה נזיר ששרה ביין את פתו ואכל כזית מפת ומיין חייב 7 הכא נמי כיון שנתן טעם יין אסור או דילמ כיון דאישתני אישתני: כד רא שאין אוכרה אותו יין לאותה פרה 20 ובשרה מותר לישראל התיר גמור ואין לחוש לאותו יין ששתתה שהרי בטל במיעה ואו אפילו שתת בשעת שחיטה כיון שנכנס בכריסה שלפרה ונתערב ברעי שלה אין חוששין שיין שלגוים קל מאוד אצל הפרה ומה מיים שיש בהו אפר פרה שהן טומאה חמורה אם שתתן פרה אין מטמאין אותה שכר שנינו 8 פרה ששתתה מי הטאת בשרה טמא ר יהודה אומר בטלו במטיה בי וקימלן בעלמא ° סתם מתניתין ר' מאיר 10 ור' יהודה הלכה כד יהורה 11 הילכר פרה 25 זו מותר בשרה לישראל ואין חוששין ליין שלגוים ששתתה שכבר בטל במיעיה וכד הל: ודומיא דרא 12 לקיבה דמבשלין לה בחלבה משום שכנוס במעיה xx אבל כחלא דלא בטיל חלביה משום שלא כנס במעיה

<sup>1</sup> Hullin, 8 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So reads MS. H in Rabbinovicz, Dikduke Soferim, the editions have

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This reading is not found either in the editions or MSS. of the Talmud. Compare also Rashi, ad loc.

<sup>4</sup> Hullin, 47 a.

Sic! 6 Hullin, 71 a; but הבר and not אבר. 7 Mishnah Nazir, VI, 1.
Parah, IX, 5, comp. also Pesahim, 18 a.
PErubin, 96 b.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Read מאיז ז twice, to complete the clause before it and the clause after it.

<sup>11</sup> Erubin, 46 b.

<sup>12</sup> Read מאיז.

# (Leaf 4, verso.) למה אסר <del>לנו</del> הֹהִבֹּה עלינו הבשר בחלב שהחלב פעמים הוא דם ופעמים

חלב מנין שהדם נהפך לחלב שכל אנשים ' שאשה מעוברת אינה רואה

דם אלא אותו הדם נעשה חלב לחיבורן " עליו ונא' מי יתן טהור מטמא ונ'"

מנין שהחלב נהפך לדם וכל שמבשל בשר בחלב כאילו דם אוכל וכתי'

נגב ולא תאכל הנפש עם הבשר ונ' שמונה עשרה טריפות שהן שמונה עשר שמונה עשרה בהכילה ואילו הן שמונה עשרה במילה ואילו הן שמונה עשרה טריפות נקובת הושט וג' עד ר' מאיר מכשיר וחכמ' פוסלין

אונה עשרה טריפות נקובת הושט וג' עד ר' מאיר מכשיר וחכמ' פוסלין

שלל דבר שהוא נופל בנופו שלאדם והוא מת ממנו אסר עלינו בבהמה של אדם מת ניקב קרום שלאדם ניקב הוא מת וכיון שהנרגרת נפסקה שלאדם ניקב הוא מת וכיון שלינו בראשו שלאדם מום ניקב מיד הוא מת לפיכך אסר לנו בבהמה שניקבה הריאה שלמות וכיון שליבו שלאדם ניקב מיד הוא מת וכיון שלמות ניקב הלב לבית חללו ביון שליבו שלאדם ניקב מיד פון במיד ווא מת וכיון שממון מולים על גופו שלאדם וואינו מת וכיון שמכין שמוטים נופלים על גופו שלאדם ווינו מת וכיון שמכין שמוטים נופלים על גופו שלאדם ווינו מל הריאה שתים שלוש מיד הוא מת וכן כל שמונה עשרה טרפות

שלא יאכלו בני ישראל נבלות וטרפות דכתיב נבילה וטרפה לא תאכלו וג'
וששא' את תהי יתבית בביתי וכול \* כך ראינו שאנו אומ' תאני רב
יוסף בביתיה ולא בבקעתיה \* היכא דאית ליה ג' ד' בתי ולא היכא דלא אית ליה
20 אלא חד דימא \* שכך אטרו חכמ בעיקתא שכן מי שאין לו אלא בית אחד שדר ב
יכוליו יתומים לומר לאשת אביהו אילו היה לאבינו ג' ד' בתים היה לד ליטול

אחד מהם עכשיו הרי את רואה שאין לנו אלא בית אחד לכי אל בית אחד לכי אל בית ואנו משגרין לך מוונות אית לה שמשגרין למקום שהיא ולית היל ממר בר רב אשי?: וששא' כך היו אנשי ירושלם כותבין שתהא אלמנה ניונת כל ימי חייה בזמו שאיו ת בעת כתובתה ואם ירצו יורשים נותניו לה

ניזונת כל ימי חייה בזמן שאין תבעת כתובתה ואם ירצו יורשים נותנין לה כתובתה ופוטרין אותה וקא איתמר רב אמ ה'ל כאנשי יהודה ושמואל אמ ה'ל כאנשי גליל: בבל וכל פרוארה וכ'ול" וה'ל זו שאלו אנשי בצרה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read החדשים.

<sup>5</sup> Ketubot, 54 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Niddah, 9 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ḥullin, Mishnah, II, 1.

<sup>7</sup> Ketubot, ibid.

# (Leaf 5, recto.)

את אדונינו נחשון נאון שלנו זל פירשו לפניו אנו אומ' בבל וכל פרוארת נהגו כרב נהרדעא וכל פרוארה נהגו כשמואל אנו שמרוחקיו מרב ומשמואל כמי נעשה שלח להן כיון שאנו אומ' עד היכן נהרדעא עד דסאגי קבא דנהרדעא כיון שעשו גבול לנהרדעא ולבבל לא עשו גבול כל מקום טבעולם כרב רוצין לעשות שאם ירצו יורשים נותנין לה כתובתה ופוטריו 5 אותה וכך מנהג בישיבה שלנו שאנו עושין כרב: ומקום שאין להם מנהג כרב קימ' לו ה'ל כשמואל בדיני וכל שכו שהרי סתם משנה כו כסתם משנה בירושלם דתנן אלמנה ניוונת מנכסי יתומין ומפרשינו דכאנשי גליל אתיא עם מונות מה מונות מה מעם ביחילה ופירכיסה אין לה מזונות מה מעם xxxv סו אין לה מזונות וכך פירוש' דהא אמ רב יוסף שכיון שכיחילה ופירכיסה נתנה דעתה להינישא וכיון שנתנה דעתה להינישא אין לה מזונות כתובתה בבית דין דאמי שאין לה מזונות ואנו אומ' אם תבעה כתובתה בבית דין אין לה מזונות ואם תבעה כתובתה שלא בבית דין אין לה מזוגות שעד שתובעת כתובתה בבית דין ומשמועה זו בטלה משאמר בו רב יוסף ביחילה ופירכיסה אין לה מזונות אילא יש לה מזונות ואו הלכה אבן דאמר אבן ליה לר אבן דאמר אבן מסיעא ליה לר אבן דאמר אבן אבן אבן אבן אבן אמר ינאי תנאי כתובה ככתובה דאמי למאי נפקא מינה למוכרת למוחלת וכוֹל ולכתובת בנין דכרין " פיר לכתובת בנין דכרין בניה לאחר מיתת אביהן אותה תוספת שלה כעיקר כתובה ואם 20 לו קרקע וטכרן ומת והניח בנים משתי נשים ובאין בניה שלראישונה ליטול כתובת אימו כיון שמכר שרותיו לאחר ואין לו בביתו אלא שיעור כתובה אחת ותפיטתן אינתו שנייה ה'ל רווחות היא בעל חוב מאוחר שקדם וגבה גבה 1 ובני אשתו ראשונה אין מוציאין מיד לקוחות שכך אנו אומ' כתובת בנין דכרין פום בדיתאיי אמרין לא טרפה בה ממשעבדי בני מתא מהסיה אמרין טרפא ממשעבדי והיל לא טרפא ממשטבדי :

<sup>1</sup> Ketubot, Mishnah, XI, 1; 95 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., 54 b-55 a. <sup>4</sup> Ibid., 90 a.

Ibid., 54 a.
 Ibid., 55 a.

### (Leaf 5, verso.)

ושש' כמה אותיות הם בעשר הדברות שש מאות ועשרים <sup>1</sup> וכמה שורות היה בלוח עשר שורות כשתחלק שש מאות ועשרים לעשר שורות נמצאת השורה ששים ושתים אותיות והאות כמלא אצבע ובין אות לאות כמלוא אות שהוא כמלוא אצבע נמצאת השורה בין כתב ובין הרבע אצבעות מלמעלה וארבע אצבעות מלמעלה וארבע 5 אצבעות מלמטה וארבע אצבעות מקום אחיזה הרי שתים עשרה אצבעות הוסף אותם על מאה ועשרים וארבע נמצאו כל האצבעות באורך השורה כתב וריוח שלמעלה ושלמטה ושלאחיוה מאה ושלשים ושש אצבעות סימן קֹלוֹ זה פירטם אורך הלוחות אפרנס הרוחב שללות כמה סו שללוח במה שורות הין בלוח עשר ובין שורה לשורה כמלוא שורה הרי ב נס שורות וארבע אצבעות מפי<sup>3</sup> הרי עשרים ושמונה אצבעות ברוחב הלוח ראה והבין יש לך בלוח עשרים ושמונה שורות כתב וריוח ואצבעות שבפה ושבפה שהן עשרים ושמונה אצבעות ברוחב הלוח ובאורך שורות הלוח קלו עשרים פעמים מאה עושין שמונה מאות שלשה פעמים שלשים וששה הנשאר תן שלשים מהן על שבעים וששה מאה הוסף אותם על תשע מאות הרי אלף תנם לאלף על אלפים הרי שלשת אלפים נשארו שלשה מאות ושמונה הרי יש לך כל שורות הלוח אורך ורוחב הכתב וריוח ואצבעות שלארבע צדרים ומקום אחיוה שלשה פעמים אלפים ושמונה מאות 20 ושמונה אצבעות סימן גֹף תֹהֹת וכתיבת הלוח נקראת בלוח משני צדדיו הרי ששת אלפים תחת תחת תחת תחת ידע המחשב כי שנים עשר אצבעות עושות זרת ויב אלף אצבעות עושות אלף זרתות נשארו לך ד פעמים תחת חשבם יחד עושים שלשת אלפים ומאתים ושלשים ושנים חלק לשלשה אלפים למאות 25 ויש לך שלשים ומאתים מאות אצבעות ושלשים ושנים הוציא מהם עשרים וארבע מאות אצבעות על מאתים זרתות נשארו שמונה מאות ושלשים ושתים אצבעות חלקם לאילו שמונה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Tobiah ben Eliezer's Lekah Tob, II, 139, ed. Buber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The second שללות is a dittography from the preceding line.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read ਜੋਵਨ, "on both sides."

#### (Leaf 6, recto.)

מאות לחמשים חמשים הרי שש עשרה פעמים חמשים צא מהם י"ב פעמים חמשים לחמשים זרתות הרי מאתים וחמשים נשארו לד ארבעה פעמים חמשים הרי מאתים ושלשים ושתים אצבעות הוצא מהן מאה ועשרים אצבעות על עשר זרתות הרי מאתים ושלשים נשארו מאה ושתים טשרה 5 אצבעות הוצא מהם תשעים וארבע אצבעות לשמונה זרתות הרי מאתים וששים ושמונה ניטארו שש עשרה אצבעות הוצא מהן יב אצבעות שהן שלש זרת וזהו שאמרנו כי העולם כלי קטן והוא מחזיק כלי גדול שהרי נמצאת התורה אלף ומאתים וששים ותשע זרתות ושליש זרת בשל הקבה והעולם נמצא זרת אחת בשלהקבה שנא' ושמים בזרת תכן: נפרש שיעור 10 מגלה עפה כתי' ויאמר אלי מה אתה רואה ואומר מגלה עפה ארכה עשרים באמה ורחב עשר באמה כך פירש רבינו הגאון ר' נתן בן יחיאל זקל כי מפתחו שלחיכל הבין מדתה כי שם היתה חמגילה פשוטה שהיה ארכה עשרים אמה ועשר אמות רוחב לפיכך אמ' ארכה עשרים ורוחב עשר באמה והיא עפה כפולה מלשון וכסף תועפות לך שהוא לשון כפול ותרג' וכפלת ותעוף הולכך כשאתה בושטתה מכפולתה נמצאת עשרים על עשרים וכתי' והיא כתובה פנים ואחור בשתקלוש אותה ותעמידנה לשני חלקים ותסמוך יריעה ליריעה נמצאת ארכעים בעשרים חלקינה בתברייתא יש לך עשרים רצועות שמונה מאות אמה זה אמה מרובעת בתברייתא יש בה ארבט זרתות וצורתה

וכיון שיש לך אמה ה מאות והאמה נמצאו ד זרתות בירך מאות אמה משמונה שלשים ושתים מאות זרת ושלשים ושתים זרתות עושון שלשת אלפים ומאתים נמצאת התורה שלשת אלפים ומאתים זרתות וכת? מי מדד בשעלו מים ושמים בזרת תכן נמצא העולם 25 כולו אחד משלשת אלפים ומאתים בתורה <sup>1</sup>

מצע ושט' הא דתנן רבנן מאמתי כופין את המטות משיצא מפתח ביתו דברי ר' אליעור ה' יהושע אומ משיסתם הגולל ה'ל כר יהושע אם אין אבילות חלה עליו ער שיסתם הגולל דאמרינן רב אשי אמ אבילות אימתי חלה עליו משעת סתימת הגולל משעה שנתחייב אבילות נתחייב בכפיית המטה:

<sup>1</sup> Erubin, 21 a.

<sup>2</sup> Moed Katan, 27 a.

XXVIII

## (Leaf 6, verso.)

וששא' מי שמת לו מת בחולו שלמועד חייב לחלוין עליו או לא והחולצין משום אבל הוא או משום כבוד דבר זה כבוד שנינהו שקורעיו וחולציו בחולו שלמועד הסרוביו בלבד אבל <del>בריבים</del> רחוקיו להשתתף טמהם אין חולצין שכן שנינו אין קורעיז ולא חולציו ולא מבריו אלא קרוביו שלמת 1: ושש' מאי ברכת אבלים XXIX ומאי תנחומי אבלים 2 ברכת רחבה כדקאמרינו אבילים בעשרה ואין אבלים מן המנין 3 והשתא איסתלקא לה תנחומי אבלים כיהא דמר זוטרא איקלע לבי רב אשי איתרטא ביה מילתא ובריד להו 1 וששא' דברים שבצנטה XXX הנד דאמרי' נֹתֹר רשות ל נעילת הסנדל ותשמיש המטה רחיצת ידים ורגלים בחמין דרשות נינהו ואי באעי עביר ואי באעי לא עביר הני מילי בפרהסיא אבל בצינעה ואפילו פחז דחובה נינהו לעשותו מאי נינהי פריעת הראש 10 והחזרת קרע וזקיפת המטה בצנעא נוהג וכל שכן תשמיש המטה דצנעא הוא: לרבגו האיי וששא' על הא דאמר רב יהודה מת שאיו לו XXXI מנחמין באין עשרה בני אדם ויושבין במקומו 6 באי זה מקום שיושב בבית הכנסת או בביתו ותוב עד כמה ימים עושין דבר זה ותוב מה הן אומרין בשעה שיושביו במקומו כד אמרו חכמ' אמ רב חיסדא נפשו שלאדם: 15 נשמתו שלאדם מתאבלת עליו כל שבעה <sup>6</sup> שנא' אד בשרו עליו יכאב ונפשו עליו תתאבל ואינה מתאבלת אלא במקום ° שנפטרה ממנו ולא שנא יש לו מנחמין או אין לו מנחמין באין ויושבין במקום שכך אמרו חכמ' ההוא מת שאין לו מנחמין דשכיב בשיבבותיה דר יהודה כל יומא הוה מיכנף

RXXXIII

וששא' אמ ליה ר זורא

ירמיה לר זריקה פוק עיין במכילתיך ° מכילתיך מסכתא היא או ברייתה היא

שנפטרה נשמתו שם היא מתנחמת: לרבנו האיי זֹל \*

רב יהודה בי עשרה ואזיל ויתיב בדוכתיה איתחזי ליה בחלמיה תנוח דעתך שהנחתה את דעתי 7 אלמא אעג דאין לו מנחמין כיון שבא ויושב במקום

<sup>1</sup> Mishnah, M. Katan, III, 7; 24 b below. 2 Ibid., 24 b.

<sup>3</sup> Ketubot, 8 b. Berakot, 46 b. 5 M. Kat., 24 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Shabbat, 152 a, below. <sup>7</sup> Ibid., 152 b.

<sup>8</sup> Here occurs an isolated Arabic Responsum. The original text and a Hebrew translation follow on p. 38. 9 Gittin, 44 a.

# לרבנו האיי זל

סיאלנא ען אלזב הל יגוז לה אן ידכל אלי אלכניסה פי אוקא אלצלאה פדכרנא אנה יגוז אן ידכל אלי אלכניסה פי וקת אלתמאע אלציבור ואלצלאה לכנה '[פרד לה] מוצע ולא יכון מלתזקא באלנאם פי וקת אלתמאע אלציבור ואלצלאה לכנה יפרד לה <del>מוצעה</del> "שיא יכון וחדה נאלסא עליה ולא יכון מוינא בל יכון שעתא פי זיה ומן יראה קד אקבל אלי היתהו ממן לא יערפה אן יכון נאעלא יחדרה מן אלאלתואק בה אלי אן יתפצל אללה בוהוב עאפיתה ומוח ניצוז לה אלתזוינ ולא יחרם דלך

#### Hebrew Translation 2.

וששאלתם על הזב אם מותר להכנס אל בית הכנסת בזמן התפלה.
כבר זכרנו שמותר לו להכנס אל בית הכנסת בזמן התקבץ
הצבור ובזמן התפלה. אבל יוחד לו מקום ואל יהי לו מונע עם
האנשים בעת התקבץ הצבור ובזמן התפלה. אבל יוחד לו
איזה דבר שישב עליו בלבדו. ואל יקשט את עצמו אלא יהא מנווןל
במראהו. ואם יראה איש אשר לא יכירהו שיתקרב אליו יתחיל
להזהירו לבלי נגוע בו עד אשר ירחם אלהים עליו ויחזירהו
לבריאותו ולטהרתו. ומותר בנשואן 3 ואין אסור בזה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The copyist, under the influence of the preceding line, wrote בייני instead of שיא, but noticed his error in time.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I beg to acknowledge my indebtedness to my friend and colleague, Dr. I. Friedlaender for his kind assistance in translating the Arabic into Hebrew.

י The Arabic text has אוווי "marriage," and according to it I have אוויי: in the Hebrew. But perhaps אוויי: Aramaic אין, which in later Rabbinic is used in the same sense as ארבים אים אין. The question put to the Gaon would then have some justification, as there are cases when a person in a state of impurity is ש"אים אים אים. Comp. Moëd Kajan, 15 b, Pinsker, ש"ף, supplement, p. 32, below, and ה"ש, 176.

(Leaf 7, recto.)

כך פירוש מכילתא הלכות ברורות שמקובצות מכל התלמוד ונעשית כמסכתא שבשם שממידה אחת לקמח אינו יוצא אלא שתות אחד שלפולת שמכילתא שתות שלמידה היא כך מכילתא דר זריקא מסכתא אחת מכל התלמוד כולו ונטשת מסכתא אחת שהיה שונה ר זריקא וכד ה'ל ושש' דפנוה <sup>1</sup> מאי ניהו כך xxxiv מאצא פירושו דפנוה כלומ הכוהו: פרוסבול 2 פורסא דמילתא כלומ תקנתא דמילתא: וששא' הכוזים והקיתונות וכול " דע כי לטומאה אין חוששין בזיבות ל כי אין טומאה מו הנויים לא בזיבות ולא בנידה ולא כיוצא בהן ואף המת הנוי אין מטמא באוהל אלא מפני גיעוליו חוששין לקיתונות שלחרם ששתה בהו הגוי שמא הניחום על פיהם בזמו שהו מגואליו בבשר נבילה וכל שאפשר סו לו שלא לישתות בהם לא ישתה ואם נצרך אדם מניח טליתו או כסותו ביניהן או בין שפתיו ושותה: ואם נשים גויות שתו בכלי חרש הרי אמרנו כי בכל התורה הטומאות היוצאות מגופו של אדם כן כת' בתורה דבר אל בני ישראל בני ישראל הם מטמאין בטומאות הללו ואין הגוים מטמאין לפיכך אילו נגעה נדה או זבה גויה בכלי חרש או ששתת בו לא נטמא הפומאה אבל לעינין גיעולין נשים ואנשים שוין: ובעל קרי אינו אב הבומאה xxxvIII 16 ואין מטמא כלים כל עיקר אלא כנוגע בשרין הוא שכך אמרו חכם בעל קרי בסגע שריו וטצוה היא על בעל קרי שלא יאבל עד שירחץ ויטהר כדי שיברך בפיו ברכה נכונה לפני המזון ולאחריו שכך שנינו במשנותינו לענין קרית שמע בעל קרי מהרהר בלבו ונ' ואם אין לו מים אוכל כסדר שאמרן 20 חכמ' 5 בעל קרי שאין לו מים לטבול קורא קרית שמע ומברך לפניה ולאחריה ואוכל פתו ואינו מברך לפניה אבל מברך לאחריה שתים: ושיעור שאין מים בינו ובין מקום מים ארבעת מילין שהן שמונת אלפים אמה שכך אמרו חכמ לגבל ולתפלה וגו' ואם היה בדרד ודרכו לאחריו אל המים אינו חייב לחזור כעיניו אמ ר יוסי בר חנינה לא שנו אלא לפניו ונו' מיל אינו חוזר אבל פחות שהו 25 ממיל חוזר 6 ובתלמוד ארץ ישר ר יוסי בר יוסי הוה אתו באלפא ראה אותו

תולה את עצמו כדי לרד לים לטבול אמ אל תסכן בעצמך אמ לו צריך אמ לאכול אמר לו אכול כטהגיעו ללון אמ לו דיוסי ולא התרתי לך שם אלא מפני סכנה אבל כאן אתה אסור לאכול עד שתרחין אמ דינאי שמעתי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gittin, 34 a. <sup>2</sup> Ibid., 37 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sifre, Num. 158; Abodah Zarah, 75 b, but in both passages מונים and not כיונים.

<sup>4</sup> Berakot, Mishnah, III, 4; 20 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Berakot, 22<sup>a</sup>; comp. Dikduke Soferim, ad loc., Tur Orah Ḥayyim, 88, and האשכול I,1.

e Hullin, 122 b-123 a.

(Leaf 7, verso.)

אניו בה ושמעתי שמקילין בה וכל המחמיר בה מאריכין לו ימיו ושנותיו 1: ולעניו xxxxx בעל קרי בתפילה אין לו לבעל קרי להתפלל עד שירחין וכך שנינו היה עומד בתפילה וכוֹל: שאלה דע כי כל הפירות אין מקבלין טמאה אלא בהכשרה xL בענין שנא' וכי יתן מים וכול ומי פירות אין מכשירין ואין אבטיחין <del>בענין</del> ז ולא רמונים מקבלין טומאה אלא בהכשר וכל שכו תפוחיו וקישואיו וכו בשר צלי אבל מבושל במים הרי הוא כשר ודע כי אוכליו טמאין בחוליו אינו אכורין כי לא דיבר הכת' והבשר אשר יגע בכל טמא אלא בקדשים אבל בחולין לא אלא יאה ונאה לאכול חולין בטהרה וכל ימי בית המקדש רבים היו אוכלין חוליהן בטהרה וכיון שחרב רבו פרושין שהן פרושים סו מכל (1) אדם ומתערבין זהבוה <sup>3</sup> ועכשיו אין יכול לאכל חולין בטהרה כראוי וכן כת' כֹבה יאכלו בני ישראל את לחמם טמא וג י וששא' על אודות הערונה 1 וכאשר הקדמנו לפירושה מזמין דֹ \* מילין מבוססות \* לה ואז יישר פירושה ויתכונן חוק ראשון כי הגפן המיוחדת מפנה הנטועה צריך הזורע זרעונים להרחיקם ששה טפחים וחוק השני כי 15 הנטוע שיט בו אפילו חמשה גפנים צריך הנוטע זרעונים להרחיקם ממנן ד אמות חוק שלישי כי הזרעונים המעורבים שעלו אם בכל מאה מהם כרובע הקב ממין אחר צריך למעטו או להבירו וכן שיעורו א מן כֹד חוק רביעי הוורע זרעונים לכתחלה צריך לשום בין זה לזה טפח כדי שלא יינקו זה מזה: חוק חמישי הנוטע בתוך שדהו שתי שורות 20 קישואין או דלועין שאורך כל שורה שלויט אמה מותר מפני שהן מוכיחין על עצמן דכשרה? אחרת הן: חוק ששי הנוטע בתוך שדהו שורה אֹעָפֿ שארכה חמשים או שתי שורות שהן כ' או ל' אם לפי שאין כיוכיחין את עצמן והן נראין כמעורבין דשדה: חוק שביעי אם היה זגב השדה ירק יוצא ממנה ונכנס לתוך שדה יש<sup>3</sup> אחר מותר בלפי שהוא ידוע וגלוי כי מון סוף השדה הוא וזה הוא ראש תור כי התור כמו גבול וכמו שפה ככת' שפה לפי סביב " ומתרגמינו תורא מקף לפומה סֹכֹן (?): 10 אחרי אשר הצענו והיבנו שבעת החקים האלה אנו מפרשין את מדת הערונה בין בחשבון בין

<sup>2</sup> Berakot, II, 5; 22 b. <sup>1</sup> Yerushalmi Berakot, III, 6 c, below.

<sup>5</sup> Read r. 8 Baba Batra, 60 b. 4 Shabbat, 84 b. 8 Read be.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read דנשרה. 6 מבוסכות from מבוסכות.

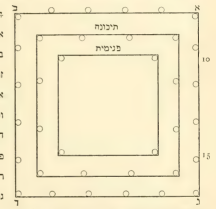
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Exod. xxviii. 32, where our Targum reads אהורא יהי מקף.

<sup>10</sup> An abbreviation?

(Leaf 8, recto.)

בתבנית צורה כיצד בחשבון ערוגה שהיא ששה על ששה טפח הרי כן לי טפח שהן ג' טבלאות טבלה החיצונה כ' טפח טבלה תיכונה זב טפח טבלה פנימית ד' טפחים: והאיך זורע אותה מניח טפח ומחצה מכל זוית שבטבל י החיצונה שאין זורע בו מאומה וזורע שאר הטבלה החיצונה ד' פינים ואף מחריב טבלה תיכונה שאין זורע בו מאומה וזורע את הפנימים ואף מחריב טבלה תיכונה שאין זורע בו מאומה וזורע את הזרע החמישי וכיצד בתבנית צורה אי זו היא הערוגה לו' סימנים האילו הן הן גופה שלערוגה כ' מהן הקטורין אילו באילו הן הן מבלה

הן הפנימית כיון שמחריב
 את הטבלה האמצעית ואין זורע
 בה מאימה ואף נוטש
 זויות מן דׄ זויות הכתוב עליהן
 אבגד טפח בקרן ומחצה מיכן
 ומחצה מיכן סמוך לו וזורע את
 הנשאר נמצא אין בין זרע לזרע
 פחות מטפח: ואם היה לו נובל
 רחב טפח מכל סביבותיה נמצא
 גופה שלערונה הׄ טפחים על הׄ טפח׳



<sup>1</sup> Read minu.

(Leaf 8, verso.)

ועוד חצי טפח סמוך לכל קרן
וקרן ובנמרו את שאר הטפחים
לזרוע א' ולהניח א' ובנטשו עוד
את הטבלה השנית שהן ב' טפחים
קשורים זה בזה ובזרעו את
השלישית והרביעית יחד זרע
א' נמצאו לו ינ' מין שאין "יניקין
זה מזה: וכל מקום אשר צוינו
להחריבו בין בערונה ראשונה



10 בין ביטניה אם יעלה על לבך לזרעו התבונן כי אי אפשר שלאיינים זה מזה ואם צריך את כולן לבטלן עישות ספרים הרבה וכוֹל וזהו פיל שדאכא ' ריכוך כאשר שנינו מישדמין על התינוקות ליארם ועל התינוק ללמדו תורה וללמדו אומנות ' וכן כל שידוך כמו ריכוך וכת עד ותשקט הארין מ' שנה ומתרנמ' ושידופי ארעא דישראל 15 מ' שנין: ואחרי כן אמרינן שמועה בפני עצמה אמ' ל יוחנן הרוצה למלאת את נינתו ירק עושה ערונה ו' טפחים ועוגל בה ה' וממלה ומה תבניתה למראה עין כנון זו הסימנין לו הן נופה של ערונה ומה המקפת באמצע היא העגול והקשינו לו וכוֹל וכל

הדברים האלה כ כ כ בארין ישראל אבל בחוצה כ לארין אינו חייב כ כ כ כ כ כ כ משום כלאים עד שיורע חטה ושעורה כ כ כ כ כ י משורה בר' יאשיה ב

י Shabbat, 85 b; איז with 'ז and not שראכא with 'ז is the reading of the 'Arak, see s.v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 150 a, below.

<sup>3</sup> Kiddushin, 39 a.

#### V.

Fragment <sup>1</sup> Am., paper, size 18×13 cm., consists of a quire of two leaves, of which the middle pages are missing. It is written in a square hand, but with a strong turn to cursive, and belongs to about the twelfth century. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa containing five Responsa by the Gaon Hai.

The fragment has suffered very much from water and dampness, which have obliterated nearly the entire first page. The names ישניהו בן יחודה (שניתר עניתר עניתר), ושניהו בר מישה עניתר עני

Responsum No. 2, on the question if locusts belong to the class of prohibited food, has been published before, by Harkavy in the Hebrew periodical *Ha-Peles*, II, 47<sup>2</sup>, and by Schechter in his Saadyana, fragment 34, page 62. Our fragment offers better readings than theirs. Harkavy also published in *Ha-Peles*, ibid., the third Responsum, of which our fragment has preserved only the beginning.

Responsum No. 4, of which the commencement is missing, gives a short explanation of the passages in the Talmud Sanhedrin, 54 b, and Niddah, 44-45. The literal quotations

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This fragment belongs to David W. Amram, Esq., of Philadelphia, who kindly placed it at my disposal, for which I herewith express my thanks.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also the Hebrew periodicals, Ha-Goren, II, 88, and Hα-Pisgah, V, 52-54.

from the Talmud in this Responsum are very interesting for the history of the text of the Talmud.

Responsum No. 5 deals with the question whether the ישופרות מלכיות ושופרות on the Musaf of the New Year are to be said by the whole Congregation or only by the הוה. A part of this Responsum is quoted by Ibn Gajet in his ישערי שמחה I, 28, where Hai Gaon is given as its author. Hai's answer is that the additions to the ה"ה should be recited only by the הוה, and he adds, ישעולם לא נעשה כן בישיבות, and he adds לא נעשה כן בישיבות they never were recited by the congregation in the synagogues of the Academies." On the later custom, compare Jacob ben Asher, Tur Orah Hayyim, 591, and the authors quoted by him.

#### (Leaf I, verso.)

# ורשאילתון

הא דתנן החגבים מן הסלילה ' אסורין ומן ההפתק מותרין ' מכלל דחגבים מיתי שרו ועוד מדתנן ה' יהודה אומ אף המוציא חגב חי טמא ומשנינן עד דמוקמינן דילמא מאית ואכיל ליה ' מכלל דחגב טהור אי מיית שרי וקשי לן מאיד השכחנן לרבנו מר רב סעדיה ול דאמ חגבים שמחו אסורין ודגים שמתו מותרין ולא ידעינן מהאי טעמ' או הילכתא או מנהגא וחומרא הוא דאיתמר ואגן לא שמיע לן מאן דאכיל להו ובתודת איסור נהגו קדמונינו בהן יליף לן מרן מרן אנחנא לא שמיע לנא דמר רב סעדיה גאון נע מרן אסר חגבים מתים אלא ודאי כדגים דאמו בין לענין דמן ומנהגא דעלמא דמיתי' שליפי חגבים ושאדו להון בדודי אעל שרובן מתים ומאן דאמרין מחים אסורין אטו לשחיטה מצרכי להו או לחניקה ביד ישראל

# ודשאילתוו

עדים שיודעים עדות בקנין על פה צריכי להעד
בפני בעל דין או לא כיון דאמרי פתם קנין לכתיבה
עומד וכל מאי דדיניגן בשטרא דיניגן ביה כשטרא
דמי ולא צריכי וכן שטר שאין בו קנין מי צריכי
להעד בו בפני בעל דין או לא לפי שיש אצלינו בו

15

י Not מלסלה, but סלילה is the correct reading. It is a diminutive after the form quțail, and is to be translated by "small basket."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abodah Zarah, II, 7; Gemara, ibid., 39 b.

<sup>3</sup> Shabbat, IX, 7; Gemara, ibid., 90 b.

<sup>\*</sup> i. e. דְמֵיהֵי. \* Baba Batra, 40 מ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Harkavy, כיא דאמרינן, which gives no sense.

## (Leaf 2, recto.)

אחד אין הבא עליו פטור מאי טעמא מיטום שאין שכיבה חשובה מן השוכב עד שיהא בן תשע שנים ויום אחד כין אינה חשובה בנשכב עד שיהא בן ט' שנים ויום א' והא מילתא כולה בנשכב אמורה ולא נאמרה בשוכב לפי שאין נהרג אלא גדול כי זאת מפורשת ותנינא בנירה בן תשע שנים ויום א' שבא על יבמתו קנאה ואינו נותן גם עד שינדיל ומטמא כנדה לטמא משכב תחתוו בעליוו ופוסל ואינו מאביל מופוסל את הבהמה מעל גבי המובח ונסקלת על ידו ואם בא על אחת מכל העריות האמורות בתודה מיתות 3 על ידיו והוא ושמואל אמ משכבי אשה כתי בזכר ל כי היכי דאשה 10 נשכבת יש לה ביאה מבת ג' שנים ויום א' הכיו נמי זכור הנשכב מבן ג' שנים ויום א' ובאשה תנן בת ג' שנים ויום א' מתקד' בביאה ואם בא עליה יבם קנאה וחייבין עליה משום אשת אייש ומטמא את בועלה לטמא משכב תחתוו כעליון נישאת לכהן אוכל" בתרו' ואם בא אליה א' מן הפסולין פסלה מן הכהונה ואם בא עליה א' מיכל העריות האמודות בתורה מתים 3 על ידיה והיא פטורה והילכתא כרב בהא מילתא דהבא על הזכור דאמר ' תניא כותיה דרב הבא על הזכור בן תשע שנים ויום אחד והבא על הבהמה בין כדרכה בין שלא כדרכה והאשה המביאה את הבהמה בין כדרכה בין שלא כדרכה

וששאל יש מי שאומרין עלינו לשבח חייב

20

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah Niddah, V, 5; Gemara, ibid., 45 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is also the reading in the first edition of the Mishnah (Naples, 1492), and in the edition of Lowe, but the later editions of the Mishnah and the Tahmad, including the ed. princeps of Niddeh (Soncino, 1487), have מאכיל ברוכים

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Here again our MS, agrees with ed. princeps of the Mislinali, and with the edition of Lowe, all other editions reading מוכחים.

<sup>4</sup> Sanhedrin, 51 b, below.

<sup>5</sup> Niddah, 44 b.

י איניה; editions, including the ed. princeps of the Mishnah, read איניה.

## (Leaf 2, verso.)

כל א' וא' לאומרה ואֹטֹפּ שהוא טומד אחר שליח ציבור ומתפלל בלחש אותה מתפלל ואם התפלל שבט לא יצא ידי חובתו עד שיתפלל תשע אם בבית הכנסת ואם בביתו ואין במוסף שלראש השנה שבע כלל אלא אלו התשע יורנו אדונינו כן הוא אם לאו מעולם לא נעשה כן בישיבות אלא בזמו שהצבור מתפלליו בחבר עיר איו היחיד מתפלל בלחש אלא שבע בלבד וגם שליח ציבור אינו מתפלל בלחש אלא שבע בלבד וכשיורד שליח ציבור לפניהם אומ' תשע וכד יצאו כולו ידי חובתו והכין אמרין רבנן הא מילתא דתנו בשם ששליח ציבור חייב סו כך כל יחיד ויחיד חייב רבן גמלי' אומ שליח ציבור מוציא את הרבים ידי חובתו ובחבר עיר קימא" ועל ציבור שמקובציו להתפלל דתנא קמא סבר כל אחד וא' מתפלל תשע ורבו גמלי' סבר כל א' וא' מתפלל שבע ואיז אומ מלכות זכרונות ושופרות אלא שליח ציבור אומרז ומוציא את הרבים [השומעיו] וצריר חובתו ופסיקא הלכה כרבן גמלי׳ ביוכן המנהג (?) וצריר בה היחיד שיכויו את לבו לשליח ציבור מתחלת ירירתו באבות שהיא תחלת ברכות ושיהא טומד אחריו כמי שהוא עומד בתפילה ועד סוף התפילה ואי נמי לא מצלי יחיד כל עיקר מוסף בריש שתא אפילו שבע אלא שתיק 20 ונחית שליח ציבור ואומ תשע כבר יצא כל יחיד ויחיד

<sup>1</sup> Rosh ha-Shanah, IV, 9; Gemara, ibid., 33 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rosh ha-Shanah, 34 b.

## VI.

Fragment 1 T-S., Loan 97, paper, size 18.5 × 14.5 cm., consists of two leaves, written in a very ancient square hand of about the tenth century. It is the remainder of a Geonic Responsum dealing with the קרושה. Its author is a Palestinian scholar, the pupil, or at least a younger contemporary, of Jehudai Gaon, the head of the Academy of Sura, about 760. The writer of this Responsum describes Jehudai as "one who has not had his like from early times until this day, being great in the knowledge of the Bible, the Mishnah, the Talmud, the Midrash, the Tosafot 2, the Haggadah, and practical law" (Leaf 2, recto, lines 26-28). The description of Jehudai, which fills more than a page, is highly characteristic of the time and the country of the writer. The highest praise he has for the great Gaon is that "he never decided a legal question without having the authority of the Talmud and of his teacher, for his decision."

With regard to the supremacy of the Babylonians, even in the Holy Land, notice the interesting information given in this fragment, that it was on account of the Babylonians who lived in Palestine that the liturgy was changed, and the "Kedushah" was introduced into the daily prayers, although in the original custom of the country, the Kedushah was to be found only in the "Babbath."

That the Kedushah was not recited on week-days we knew before (comp. Tosafot to Sanhedrin, 37 b, s. v. מכנף: Midrash יובולו in R. E. J., XIV, 110; Maseket Soferim, XX, 7; Jellinek, Betha-Midrash, V, 162, and Or Zaru'a, II, f. 9 c), but now we know that even on שבת יוי"ם the Kedushah was recited only with the הבלח שהריח, and not with סכוסף אול explains the introductory formula הבלח וה the קב" מוסף מבסרלוות to all the rituals except מביהג אישכנו and cording to all the rituals except.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I beg to acknowledge my indebtedness to Dr. S. Schechter, who placed fragments VI and VIII at my disposal.

<sup>2</sup> meets is here not the "Tosefta," but is identical with apocryphal Midrashim, and therefore is mentioned after Midrash.

י I have compared the following rituals, all of them in the possession of the Jewish Theological Seminary of America: (1) ישברד (2); (2)

The old introduction was undoubtedly נקדש, as in Ashkenaz and Roumania, or נקדישר, as in the Sephardic ritual, and כתר was originally used in Babylonia only on account of the influence of the Merkabah literature, and there nothing but כתר was used, as can be seen from the Seder Rab Amram Gaon, and the Italian ritual, which is modelled after that of the Babylonians. All the other countries kept their old נקרישר or נקרישר, but when they yielded to the influence of the Babylonian schools and introduced the they took over the formula הרושת שוסף with it. In connexion with this I will state that the old editions of the Italian מחזור know only כתר for all the הדושות in the later editions being due to the influence of the Sephardic Kabbalists, who offered explanations why החר should be recited only in מוסף. The oldest Italian מחזור known to me in which נקדישר occurs is ed. Venice 1, 1626, Bragadini. But perhaps the Mahzor edited by 2 מברהם חבר מוב is older than the one mentioned; and in this edition we have the marginal note on the יש נוהגים ע"ד האמת שלא : קדושת חול לו' כתר אלא במוספין ובנעילה בי"ה ואומרים במקומו נקדישך.

Another interesting point in our fragment is the tradition according to which the insertion of will in the prize had its origin in a religious persecution of the Jews. This tradition is found also in the Responsum of Sar Shalom Gaon <sup>3</sup> (Seder R. Amram, page 11, Pardes, ed. Constantinople, 56 b), but our fragment adds some details not known before. It agrees with the other sources that it was a Christian persecution, but adds that the persecution ceased when the Christians were defeated by the Mohammedans.

<sup>(3)</sup> אוינטין (4) אוינטין (5) אוינטין (6) פרס (7) קרס פרס (18.); אוינטין (18.); רוכי (18.); (9) כידור (18.); (9) כידור (18.); (9) בידור (18.); (9) בידור (18.); (18.) בידור (1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The existence of this edition is doubted by Steinschneider (Cat. 2538), but the Jewish Theol. Sem. of America possesses a copy of the first part.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> He was active as an editor from 1595-1643. The copy of this Mahzor used by the writer lacks the title-page. The bibliographers know of no Mahzor edition by this Abraham Haber Tob.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. also Abudarham, p. 64 b, ed. Amsterdam.

'Leaf I, recto.' בהן באבות תחילה וסוף במודים תחילה וסוף וג'י וסל וחו' ומה אם השתחואה שאינה לה ברכה ולא הזכרת השם נתנו לה הכמול שיעור וטבעו אותה המברד ברכה שאינה אריהה על אחת רמה וכמה ועוד שנו ח'כ ז'ל היכא מנענעים בומה ניענוע נתנו לו חב' ז'ל 5 שיעור המוסיף אות אחת על מטבע' חכ' על אחת כמה וכמה שאסור להוסיף אות אחת ועוד שנו חבול רב נחמן בר יצחק אמר העושה כבית שמי חייב מיתה דתנן אר טרפון אני היתי בא בדרך והטי' לקראות כד'ב בית שמי וסכנתי בעצמי מפני הלסטים אמ לו כדיי הייתה לחוב בעצמר שעברת על דברי בית הלל<sup>3</sup> אין בה<sup>4</sup> לא ברכה סו ולא הזכרת השם חייב מיתה מפני שעבר על דברי בית הלל וחכמים שקבעו הלכה כבית הלל שכך כתוב וסביביו נסערה ושאר מלמד שהקבה שהקבה מדקדק עם סביביו אפילו כחוט השטרה ל שכל המוסיף טל דברי חב' או פוחת אפילו כחוט שערה חייב מיתה " ושנו חבול לכל נושא הֹלְבֹה פנים חיין ממוסיף על שבחו שלחלבה אפלו אות 15 אחת שאין נושא לו הֹלְ פנים שכף כֹת האל הֹנ הֹג והנו אישרלא ישא פנים ולא יקח שוחד ואי אתה מוציא בכל התורה כולה שכתוב אישר לא ישא פנים אלא בפסוק זה מפני שהוא שבחו שלקבה ז וכן אר יהודאי זכר אד' וג' לברכה כל ברכה ישאינה בתלמוד אסור לברד אותה ואסור להוסיף אות אחת בא ולמד באי (ין) לומר המלך 20 הקדוש לאמר מלך הקודש כמה ח'כ נחלקו בה עד שקבעו חבול הלכה שכך שנו חבול אמר רבה בר חינגא סבא משמיה דרב כל השנה כולה יתפלל אדם האל הקדוש מלך אוהב צדקה ומשפט חוץ מעשרה ימים שביו ראש השנה ליום הכפירים יתפלל המלד הקדוש המלך המשפט מאי הוי עלה רב יוסף אמר מלך הקדש 25 מלך המיטפט ורבא אמר המלך הקדש המלך המיטפט והלכתא בוותיה דרבא יוכן כל ברכה וברכה שתקנו חֹכוֹל שאתה מוציא כמה ח'כ נחלקו בה עד שקבעו הלכה ואן לך כל ברכה וברכה אלא שאתה מוציא אותה בתלמוד וכן אמר מר יהודאי זל שגזרו שמד על בני ארץ ישראל שלא יקראו קריית שמע ולא יתפללו והיו

\* Read שומר המ' הה' או לאמ' מל' הקרוש .

9 Berakot, 12 b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 34 a, below. Our text reads ברואה instead of בכיורים. Comp. also Rabbinovicz. Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 37 b; Mishnah and Gemara. <sup>3</sup> Berakot, 11 a, below.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read אין בה זאה שאין. The line under אין בה is to indicate that the writer left out some words.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Kama, 50 a. <sup>6</sup> Comp. Sanhedrin, 88 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A similar passage is found in the MS. of the Midrash ha-Gadol, Deut. x. 17, and probably it was in the original text of Megillah, 18 a.

### (Leaf I, verso.)

מניחין אותן ליכנס שחרית בשבת לומר ולזמר מעמדות והיו אומרים בשחרית בשבת מעמד וקדוש ושמע במוסף והיו עושים דברים הללו באונס ועכשיו שכילה הֹהֹבה מלכות אדום וביטל נזרותיה ובאו ישמעלים והניחום לעסוק בתורה ז ולקרא קרית שמע ולהתפלל אסור לומר אלא דבר דבור במקומו כתיקון חבול תורה במקומה ואסור והתר במ'ק ותפילה וקריית שמע במקו וכל ברכה וברכה וכל דבר ודבר כתיקון חכול במק ובזמנו מפני שאסור לומר קריית ש' בתפילה או תפילה בקרית שמע או שבת בשלש ראשונות אלא ברכת שבת כתיקונה וברכת' יום טוב כתיקונו ואם אתה מזכיר שבת במגן או יום טוב במ' במגן כדרך שאומרים רצה והנחיל לבניהם שבתות למנוחה כבר היזכיר שבת בשלש ראשונות כיצד אומר ומברד ברכת שבע כתיקונה ולא תיקנו הֹכוֹל להזכיר שבת או דבר אחר שני פעמים שכד שנו חבול כל הקורא קרית שמע וכופלה הרי זה מגונה ! ואפילו אנו ליה וליה עינינו ר' יהודה או' שונים אותה לומר אנו ליה וליה ע'ינ וקשיא להו לרבנן אינו והא א' רב זירא כל האומר שמע שמע מודים מודים ומפרקים דא הכי אנו ליה מודים ליה עיניינו מיחלות בל וכל שבן לומר זוכרנו לחיים במנן שהיא בקשה ולא מעין ברכה היא דאפילו באמצעיות שאמרו חֹכוֹל אם בא 20 לומר בסוף כל ברכה וברכה מעין כל ברכה וברכה או'מ" במה דברים אמורים רפואה בברכת רופא ופרנסה בברכת שנית אבל רפואה בברכת השנים ופרנסה בברכת רפואה דלאו מעיו ברכה היא הרי זה מגונה וכל שכו בשלש ראשונות שׁלֹקֹבֹה וכל שכן שאסור לשאול צרכיו בשלש ראשונות ובשלש אחרונות וכל (1) טיקר מפני מערב שאילה בשבח ואפילו לערב שבח בשאילה ושבח בהודאה והודאה בשבח והודאה בבקשה והודאה באמצעיות כולו הרי זה מגונה אלא גומר כל ברכה וברכה כתיקונה ולחתום כמטיו אותה ברכה אבל לומר שלא כמעין אתה ברכה ולחתום שלא כמעיין אותה ברכה שהוא מזכיר אסור בא ולמד מאדם שנכנם לפני

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 33 b. Our texts read הקורא את שמע.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 53 b, for which our fragment gives an entirely new explanation.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Abodah Zarah, 8 a ; comp. also שהל"ק, ed. Buber, p. 268.

## (Leaf 2, recto.)

מלך בשר ודם שאין יכול לומר אלא דבר ודבר ובקשה ובקשה אבל אם בא להתערב בדבר שלא כמעין אותי דבר או בשעה שמשביח את המלך מערב שאלה בשבת ושבח בשאלה או דבר בדבר דוחפין ארותו ואפילו אדם לפני אדם כמותו שנוזף אותו ומישים אותו טפש כל שביו זה שאומרין שמע בין קרוט לימלוך שאין הוא לא עיתו ולא מקומו שתיקנו הֹבוֹל מפני שלא תיקנו חבוֹל לקרוא קרית שמע אלא שחרית וערבית בלבד מן המשנה ומן התלפוד אם אתה אומר שמע פסוק ואשון שהוא אוֹ עיקר קריית שמע פסוק ראשון הוא ' אמר רב יהודה אמר שמואל 2 שמע יש' יי אל ייי אחד זו היא קריית שמע שלרבי יהודה הנשיא סו ועוד תנו רבנן שמע יש יי אל ייי אחד זו היא כוונת הלב דבר מאיר אמר רבא הלכה כרבי מאיר " ועוד כל שכין זה שאומרים פעמים באהבה שהוא במגים דעתו כלפי מעלה ומתרעים ' ואומד שאנו אומרים פעמים בבל יום שהוא כמנים דעתו כלפי מעלה ואמ ר' יהושע בז לוי בעשרין וארבעה מקומות בית דין מנדים ואחד מהם מנים ב דעתו כלפי מעלה " שאפילו אנו עוסקין בתורה שהיא חיי העולם הבא ביום ובלילה אסור לנו לחזיק טובה לעצמינו שלא ברא הקבה אותנו אלא לכבודיו שכך כתוב כל הנקרא בשמי וגו ותדע לך שכן היא ותקנת שטד היא שאין אומרים שמע בן קדוש לימלור אלא בתפילת שחרית של שבת בלבד אבל במוספין ובמינחה וכל ימות השבת אין אומרים 20 עד עכשיו אין אומרים בארץ ישראל קדוש ושמע אלא בשבת או בימים טובים בלבד בשחרית בלבד הוין מירושלים ובכל מדינה שיש בה בבלאיין שעשו מריבה ומחלוקת עד שקיבלו עליהם לומר קדושה בכל יום אבל בשאר מדינות ושירות שבארץ ישראל שאין בהם בבלאין אין אומרים קדוש אלא בשבת וביטים 25 טובים בלבד ודברים הללו אין מעיין אותן ומדקדק בהם אלא הותיקין כגון מר רב יהודאי שלא היה כמותו מן כמה שנים עד עכשיו שהיה גדול במקרא ובמשנה ובתלמוד ובמדרש ובתוספות ובהגדות ובהלכה למטשה ולא היה אומר דבר שלא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words בשוק ראשון are a dittography from the preceding line.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 13 b. The reading of the MS. agrees with MS. Munich; comp. Dikduke Soferim, ad loc. 3 Berakot, ibid.

<sup>\*</sup> If the reading ימהרעים is correct, then it stands for הקב"ה.

<sup>5</sup> Berakot, 10 a.

# (Leaf 2, verso.)

שמט מפי רבו והיה גדול בקדושה ובטהרה ובחסידות ובענוה והיה מדקדק בכל המצות כולן והיה מאסיר את עצמו לשמים והיה מקרב את הבריות לתורה ולמצוות ולא הניח כמותו אף אתם התבונגו לדבריו והבינו שם ...ת שמים וחכמים אתם והבינו ב דבר מתוד דבר שכל הדברים הללו היו כולן בתלמוד ולא ניתן תלמוד אלא להגות בו ביום ובלילה ולהבין דבר מתוך דבר ולקיים דיקרוקי תורה ודיקדוקי מצות ובזמן שאסר להן מר רב יהודאי זל כל סורכה אפילו כחוט השערה אין לו בדיקה בין דסריך תרבה דליבה ובין דסריך בשפולי דריאה ובין דסריך בגבה דריאה בין דסריך בחיתוכה דאני 10 ודוקא דסביד בבשרא נתקבצו עליו תלמי חכמ ובקשו ממנו לומר להן מהיכן הוא אוסר להן אותו אמר להן מן התלמוד גופיה אמר רב יוסף בר מינימי אמ רב נחמן ריאה שניקבה הדופן סותמתה כשרה ואמר רבינא והיא דסביך בבשרא אמ ליה אבא יוסי לראבינא טעמא רסביך הא לא סביך מאי טרפה אלמא אמימנן (!sie) ניקבה אית בה אי בה מלא תנן ניקב פסול ניקבה אית בה מלא תנן ניקב פסול בה מפני שהוא שותת ונסתם כשר מפני שהוא מוליד וזה הוא פוסל שחיור להכשירו זה למעוטי מאי לאו למעוטי הא ולא למעוטי קרום שעלה מחמת מכה בריאה ממקום אחר<sup>2</sup> לומר לך כל היכא דאכא סירכא דחתיכה דאוני דאמרנו דופו מגני עילויה ודווקא דסביר 20 בבישרא עוד מדרב יוסף דאמ רב יוסף קרום שעלה מחמת מכה בריאה אינו קרום 3 דכיון דניקב אף על גב דמסתם טריפה היא מדתנן ניקב פסול ועוד מדרב דאמ רב נחמן הלב העשוי כמן קובע אינו סותם ' ועוד אמ מר יהודאי זל שמעולם לא שאלתם אותי דבר ואמרתי לכם אלא דבר שיש לו ראייה מן התלמוד ולמדתי הלכה למעשה 25 מרבי ורבי מרבו אבל דבר שיש לו ראייה מן התלמוד ולא היה בידי הלכה למעשה מרבי או שהיה בידי הלכה למעשה מרבו אין לא ל ראייה מן התלמוד לא אמרתי לכם אלא דבר שיש לו הלכה מן התלמוד והיה בידי הלכה למ מרבי לקיים דתנייא אין מורים הלכה מפי מקרא ולא הלכה מפי משנה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Aramaic form, instead of the Hebrew מוכר.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hullin, 48 a. The reading of our MS., compared with the editions and MSS. of the Talmud, shows many variants. Note especially the reading אוא אייבא, and not 'י as the editions have it. Rabbina could never have spoken to R. Joseph, and therefore אוא אייבא is the correct reading.

<sup>3</sup> Hullin, 47 b.

י Hullin, 49 b, below. Our texts have ככובץ, and not כמין דובי. המין דובי. רמין לי Read מרבי ואין לי.

<sup>6</sup> Comp. Baba Batra, 130b.

# VII.

Fragments T-S., Loan 90, 103, 104, 105, size 19.5 x 14 cm., written in a square oriental hand of about the twelfth century. They represent the remainder of an index to a very large collection of Geonic Responsa. The Geonim by whom these Responsa were written are Doza, the son of Saadia; Sherira; his son Hai; and Samuel ha-Kohen, or, as he is usually called, Samuel ben Chofni. Some of the Responsa are written conjointly by Sherira and Hai; but the greater part of the Responsa lack the name of their author. One bears the name of חוקיה בן שמואל ראש סדר נכד פלטוי, and is addressed to בהלול בן יוסף was a contemporary of Hai, with whom he stood in lively correspondence (comp. Harkavy, Responsen der Geonim, p. 345), and accordingly "grandson" cannot have its literal meaning here, as there is about a century and a half between the time of Paltoi and that of Hai. I am inclined also to believe that this morn did not live in Babylonia, but in Africa or Palestine. The reason for this assumption is his title ראים סדר, the bearers of which known to us from Geonic times are all scholars living outside of Fabylonia (comp. Poznański in Z. H. B., VII, 146), and this notwithstanding the fact that the title originated in Babylonia, where at the close of the Tannaitic time it was conferred upon leading scholars like Shila שלא and Abba Arika (Hullin, 137; Letter of Sherira, p. 28, ed. Neubauer). while the Palestinians used the title ראים ישיבה. But with the establishment of the academies in Babylonia the title of רייש מתיבתא ceased, and instead of it came רייש מתיבתא, and later Gaon. In contrast to the Babylonian מחיבתא, the other academies were only סדרא, and their leader ריים סדרא 1.

Among the persons to whom Responsa are addressed occur the following names: בני קירואן: בני ואדי אלקארי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp., however, J.Q.R., XVIII, 404, where the במרום are mentioned at the time of the reorganisation of the Academy at Sura.

שמריה : בהלול בן יוסף : משולם בן מרב אנקולונימום : נחום : יהורה בן יוסף ; יעקב בן נסים; With the exception of two, Meshullam and Nahum, all these names occur in other collections of Geonic Responsa (comp. especially Harkavy's index to his edition of the Geonic Responsa). Concerning משולם, there can be no doubt that it is the great Meshullam, one of the founders of Jewish learning in Europe toward the end of the tenth century. Our fragment establishes the fact, beyond a doubt, that Italian-French scholars stood in correspondence with the Geonim of Babylonia. The first Responsa by Sherira and his son Hai to Meshullam with reference to the text of the משנה Zebahim. 45 b, is especially interesting, as this reading of the Geonim was transmitted to the teachers of Rashi, and he refers to R. Meshullam in his commentary on Zebahim, ibid. Our fragment corroborates Rashi's statement and supports him against Tosafot (Menahot, נכתחילה , who credited Kalonymus, the father of Meshullam, with the emendation of the משנה. It is noteworthy that the name Kalonymus is spelt אנקולונימום, which suggests a Provencal origin for the name קלונימוס. The description of לוכא as a part of France 1, אשר בארץ פרננה, is due to the fact that, among the orientals, France was the general name applied to any Christian country of western and central Europe.

The statements summarizing the contents of the Responsa are very brief and vague, and therefore in many cases we are at a loss to say with certainty whether these Responsa are otherwise known or not. The compiler of the index gives only the first five or six words of the Responsa, and the name of the Talmudic treatise referred to in the Responsa. It is therefore obvious that in many cases it is impossible to tell the subjects dealt with in the Responsa. I have nevertheless given references to Responsa that suggested themselves to my mind as parallels, even though I may have been incurring the risk of error.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natronai Gaon, in שמיי צרק, 20 b, no. 12, speaks of "distant countries like Spain and France."

(Fragment 90 : leaf 1, recto.) משקיו 1 19 שבאה לו שמועה רחוקה לאחר 'nŝ כלי חרש איו לי אלא כלי חרש מניו לרבות" نث בתרא 3 והא דאמור רבנו הנהו ערבאי דאתו בתרא<sup>4</sup> והא דאמור רבנו יתיב ר ירמיה קמיה דר זירא 5 שומה <sup>5</sup> CB והא דתנו רבנן שלשה פעמים האמורין חוליו 6 خذ ולענין השמועה דבעא מיניה רבה בר חאנא ביצה 7 خذ והא דתנן עומד אדם על המוקצה ערב ביצה <sup>8</sup> האשה ששאלה תבליו ומים לטיסתה שבח 'nά דחזיתון לנא פירושי שבת דלית ליה

סנהררין 10

זרה 9

על חייבי מלקות צריכין התראה להלקותו

והא דאיתמר אבני הר שנדלדלו בני ר' [חייא]

15

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Moëd Katan, 20a; Ibn Gajet, השמר שמרה, II, 64.

<sup>2</sup> Torat Kohanim to Lev. vi. 21, ed. Weiss, 32 d; Harkavy, Responsen, 328.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 168 b.

<sup>4</sup> The passage referred to is not in Baba Batra, but Berakot, 30 b, and Menahot, 81 b.

<sup>5</sup> Sotah, 28 a.

 $<sup>^6</sup>$   $\mathit{Hullin},\ 48\,a.$  Our texts read 'ה בר בר , and Rabbinovicz, ad loc., does not give any variants.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bezah, IV, 7. <sup>8</sup> Ibid., V, 4. <sup>9</sup> Abodah Zarah, 46 a.

<sup>10</sup> Sanladrin, 40 b-41 a. Comp. Maimonides, Yad, Hilhot Sanladrin, XII, 2 and XVI, 4.

Š

(Fragment 90; leaf 1, verso.)

אלדרג אלרבע

שאלות מרב משולם בן מרב אנקולינימום ממדינת לוכה אשר בארץ פרנגה לרבנו

שרירא גאון והאיי אבי זל

זבחים <sup>2</sup>

זה שאנו שונין בזבחים אדם 3 ונומו מהו

ב סנהדרין ב

בארבע מיתות דרך למלך ג מיצוא 5

ודמפרשי רבנן אסימון מעות הניתנין

ל סוף ברכות °

ודאמרינן לענין בית הכסא הׄ שבוטות?

והא דגרסיתון בשבועות בחרישה

ישבועות וזבחים ו

ותוב דאמרינן מותר קרבנות צבור <sup>8</sup> זיטיז

והא דגרסינן בניטין דאמ ליה ר' יוחנן לחזקה º הובינת º

וה יחוד יחוד ודאמרינן לענין עכברין אפילו גוגמי גוצי ט הוריות <del>פנחות</del>יי

ודקאמ ליה רבן שמ בו גמ לר נתן נהי

6 Berakot, 62 b.

אב בית דין =אב 1.

2 Zebahim, 45 b (Mishnah). Comp. introductory note.

3 הרם ? Comp. the Talmudic passage referred to in the preceding note.

<sup>4</sup> Sanhedrin, 64 a, Mishnah and Gemara. For nos. 2-4, see pp. 3-4.

<sup>5</sup> Baba Mezia, 47 b.

ל Shebuot, 6 b. Comp. 'Aruk, s. v. ארש, ed. Kohut, III, 506, and Wertheimer, קחלת שלמה, p. 16.

<sup>8</sup> Shebuot, 10 b, 12 b; Wertheimer, l. c., p. 17.

9 Gittin, 84 a; Wertheimer, l.c., p. 18.

10 Horayot, 13 a, below. Comp. Aruk, s.v. נגמי, II, 233, and Harkavy, 195.

וו Horayot, 13 b, below. Comp. 'Aruk, s.v. קפר, where Sherira's Responsum is quoted.

(Fragment 90; leaf 2, recto.)

מנחות 1 והא דגרסינו במנחות אמרי ליה יוחני 2 חומת <sup>2</sup> 83 דאמרינן בפסחים בני חבורה נכנסיו ודאמרינן בבכורות משה שתנה ותימ.... יומא דאמרינן בהוציאו לו מדינא בההיא קר... יומא ו اناد חויו מבפנים בחדא זימנא גמר שתי שאלות אחדהת אלעלופה וסאיר אלאטעמה וסאלת איצא ען אטר אלערלה שאלה לדוסא נאון זל פי יציאות השבת שתים שאלה לנאון ול

בתרא

ראובן תזוג אבנה שמעון

נסכה בדורה ונסכה ברודים ונסכה . . . . מחילה ומעשה כתב מן מרב נחום אלחון...

מלברדאניי

שבת 6

<sup>1</sup> Menahot, 85 a. Comp. 'Aruk, s. v. יוחני.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pesahim, 89 b, below; Wertheimer, l. c., p. 19.

The text seems to be corrupt. Moses is mentioned twice in Bekorot, in 44a and 45a, but the words following משם give no sense.

<sup>4</sup> Yoma, 57 a.

<sup>5</sup> Moëd Katan, 12 b. 6 Shabbat, 2 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read אלברדאני, as in Fragment 105, Responsum 8. Baradan is a suburb of Bagdad; see Yaqut, I, 552. The ב over אלחון is the remnant of אחוז, referring to Baba Batra, 147 b.

(Fragment 90; leaf 2, verso.)

שאלה לגאון זל ואב זל ערבי ושאלה אכריוהי ו

2 כתובות

המשרה את אשתו על ידי שליש

למרב חזקיה בן שמואל

ראש סדר נכד פלטוי

ראש הישיבה מנחה

שלוחה למרב בהלול

בן מרב יוסף זעל בתרא"

הנך עיזי דאכלו חושלא בנהרדעא

אלדרג כאמם

שאלות מרב אלחנן בן שמריה וֹצֹל

לרבנו שמואל הכהן גאון זל ביצה׳

הרוצה שיתקיימו נכסיו יטע בהן אדר

בתרא ל

אמר רב נחמן אמ שמואל בודקין לגיטין ולקידושין

ל פסחים גער באומה זו טל מה שבערב פסחים גער באומה זו

.

רבה ורב יוסף דאמרו תרויהו סחופי כסא

ביצה 7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The dots are to indicate the reading אכרי והי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, V, 8. Comp. the Geonic collection, חמרה גנווה, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 36a; 'Aruk, s. v., reads הושלי.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bezah, 15 b. <sup>5</sup> Baba Batra, 156 a.

<sup>6</sup> Pesahim, 118b; Responsa of the Geonim, ed. Lyck, no. 13.

<sup>7</sup> Bezah, 23 a, top.

(Fragment 103; leaf 1, recto.)

| י שבועות <sup>1</sup>                    |
|------------------------------------------|
| שטר שכת'בו ויהא פֿל זה נאמן עלי          |
| מיצעא ב מיצעא                            |
| שטר שאין כתוב בו אחריות הא קימלן         |
| מ גטים ומיצעא וסנהדרין <sup>3</sup>      |
| שטרא דכת'ביה הכי זכרון ערות              |
| י נטים י                                 |
| כהן קטן שלא הגיע לפרקו מהו שיקרא         |
| פוצעא פי                                 |
| ראובן ושמעון אחים הוו והיתה להם מצר      |
| יב בתרא                                  |
| רחל היתה לה חצר שנפלה לה בכתובתה         |
| ° מיצעא                                  |
| ראובן תבעיה לשמ במאה זוו ואודי שבועות    |
| יד שבועות ז                              |
| אשכהן בכפר שבועות שלאדונינו דכת'         |
| וינבגי אן יעלם אן מן לים לה שטר ולא קנין |
| מוֹ                                      |
| נהגו אנשי מקומנו שנוטלין בשר מן הט[בח]   |
| אלדרג אלכאמס                             |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shebuot, 41 a, 41 b; 'המרה ג', אור Baba Mezia, 12 b-13 b.

<sup>3</sup> Gittin, 39 a; Baba Mezia, 100 b; Sanhedrin, 15 a.

<sup>4</sup> Gittin, 59 b-60 a; Responsa, Lyck, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Mezia, 107, 108; Responsum, Lyck, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Meṣia, 3, 4; Harkavy, Responsen, 184. <sup>7</sup> שינוי צרק, 72 a, no. 6.

(Fragment 103; leaf 1, verso.)

לרבנו האי גאוו זלי קידושין ובתרא <sup>1</sup> נהגו בני קירואן מימות אבותיהם ועד עכשיו בתרא 2 i ראובו מהלד על רגליו בשוק ובקש לכתוב והדה אלשאלות לר דוסא גאון חוליו אלאספאריה ערבי חוליו 3 אלנקאנק ערבי איצא שרירא גאוו חי נוחל אלציצית בתרא 5 מו אעתל עלה ווצא בוציה פסק דיו ידכר פיה חכם אלשפעה פי מא מיצעא 7 פי פלנא מלוה ופלנא פקודוו מלדרו מלחמדת שאלות בני ואדי אלקרי לרבנו שרירא בתרא <sup>8</sup> נאון והאיי אב זל אמ' רב פפא דיקלא ואלום ארעא ואסיק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 47 b; Baba Batra, 76 b; Harkavy, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Batra, 132 b ; Harkavy, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Menahot, 40-43. This Responsum is found in MS, among the Cambridge Genizah fragments.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Batra, 46 b. <sup>6</sup> Baba Mezia, 108 b. Comp. Cassel, הנ"ק, 9.

<sup>7</sup> Baba Mezia, 104 b. Comp. Responsa, Coronel, 5.

<sup>8</sup> Baba Batra, 124 a; Harkavy, 201.

# Fragment 103; leaf 2, recto.)

בתורות ו

והא דאמ ריש לקיש המוציא שם רע על לה שנה ²

פיר' גמ דהא מתניתין התוקע לחיך הבור

לט פי אלמנתבלה איצא

המלוה את חבירו על המשכון ואבר המשכון <sup>3</sup> מ

יעל דברת אשר אמרנו בענין המתרגם פסוק<sup>4</sup> מא מא

הא דשלח רב יצחק בר יעקוב בר גיורי מש' ה' יוחגן אפעלפי שאמרו כלי פשתן אין בהן מב מב שבת'

אם אתה מקניטני נוזרני טומאה אפעל

מֹנֹ חנינה 7

הא דאמור רבנן והשתה דנפקא לי מן ולמקצה מד סוף נזירות°

הא דתנן אמ ר יוסי והלא אין מורה אלא מה

כתובות° הא דתנן ה' יהודה או' אפילו עני שבישר' לא יפחות

> והא ראמור רבגן ואם הוציא והכנים בשוגג מוֹל

> > הא דאמור רבנן מניחין מיחם על גבי

יבת <sup>10</sup>

10

<sup>1</sup> Ketubot, 44 b; Harkavy, 247.

<sup>2</sup> Rosh ha-Shanah, 27 b (Mishnah).

Baba Mezia, 81 b-82 a; Responsa Mant., 65.

<sup>4</sup> Kiddushin, 49a; Harkavy, 248

<sup>5</sup> Moëd Katan, 18 a, below; Harkavy, 249.

<sup>6</sup> Shabbat, 17 a; Harkavy, 250. Hagigah, 12 b on the top.

<sup>8</sup> Nazir, 66 a (Mishnah).

<sup>9</sup> Mishnah, Ketubot, IV, 4.

<sup>10</sup> Shabbat, 6 a.

<sup>11</sup> Ibid., 51 b.

(Fragment 103; leaf 2, verso.)

| מֹחֹ בתורות !                         |
|---------------------------------------|
| 11121112                              |
| הא דתנן ואלו יוצאות שלא בכתובה        |
| מֹמַ כתובות י                         |
| הקולנית שאמ ל טרפון הילכתא            |
|                                       |
| נׄ כתובות²                            |
| וורד כנגד פניה מהו                    |
| נֹא כתובות 3                          |
| הא דתנן אם יש עמו מרחין באותה העיר    |
|                                       |
| نذ                                    |
| מנהאנא דהרבה ממדינות אלמערב דכי בעי   |
| איניש ליכנס לארוסתו בבית חמיו         |
|                                       |
|                                       |
| אשכחן בהלכות גדולות גבי גיטא          |
| נמים ז                                |
| פיר' גמ' דהני תרתין הילכאתא שני גיטין |
|                                       |
| נה שנה °                              |
| תשע ברכות דראש שנה קימא לן            |
| ינו שנה <sup>7</sup>                  |
| צבורא דאיעכבא להו תפלת המנחה          |
|                                       |
| נֹז ברכות                             |
| הא דאימיר בהלכות גדולות ומאן דאיתיה   |
| נֹת ברכות °                           |
| הא דאמ'ר' חייה בר אבא אמ ר יוחנן אנשי |
| כנסת הגדולה תיקנו להן לישר ברכות      |
|                                       |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, VII, 6; Gemara, 72 a, 72 b; Harkavy, 251, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, 72b; Harkavy, 153; cp. 'Aruk, s.v. בהולה הוורד, ed. Kohut, II, 215.

<sup>8</sup> Berakot, 33 a; Harkavy, 259.

# (Fragment 104; leaf 1, recto.)

| • • • • 5p                               |
|------------------------------------------|
| דאמרינן ויציאת מצרים גופה מנלן           |
| קֿר סנהדרין י                            |
| הא דתניא מעשיה ברבן גמ' שהיה יושב על גבי |
| <sup>2</sup> שבועות הֹקֹה                |
| תנן הפוגמת כתובתה לא תפרע אלא בשבועה     |
| קוֹ נדה ³                                |
| הא ראמ זעירי מעת לעת שבנדה עושה          |
| לְּוֹ בכורות '                           |
| דתנו רבנן מנין שאם קרא לתשיעי עשרי       |
| הַלְּחָׁ בַּבֹּוֹרוֹת כֹּ                |
| הא דתנן הקרח פסול וֹאמֹר רֹבא            |
| קֹטֹ מיצעא                               |
| ראובן אמ' לאשהו אל הדברי עם פלונית       |
| קֹי זבחים 6                              |
| כל הובחים שקיבל דמן                      |
| קיא מיצעא                                |
| ראובן הלוה לשמעון אלף וחמש מאות זוזים 7  |
| קּיבֹ ביצה (יִּ)                         |
| טבח שנשע שלא יאכל בשר כל                 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin, 11 b.

<sup>3</sup> Niddah, 5 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 43 b.

<sup>7</sup> Müller, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shebuot, VII, 7.

<sup>4</sup> Bekorot, 59 a.

c Zebaḥim, II, 1.

(Fragment 104; leaf 1, verso)

| קּיֹג בכורות י                                 |
|------------------------------------------------|
| הא דשאל קונטרקוס הגמון את רבן יוחנן            |
| ליד זרה <sup>2</sup>                           |
| פשטו הישמעלים על הרומים                        |
| מיצעא                                          |
| ראובן שיגר עם שמ' משי מאיי פֿיקליה             |
| קידושין <sup>3</sup>                           |
| ראובן קידש בתו קטנה לבן שמ' קטן                |
| לּוֹן שבת⁴                                     |
| הא דאמ' רבא עור בהמה טמאה                      |
| לְיֹה שבת ⁴                                    |
| הא דאמ' רב חיסדא כתב שבלוחות                   |
| הולין חולין                                    |
| הא דתניא ת כולן מוכרות                         |
| קֹבֹ כתובות                                    |
| הא דתנו רבנן אחד נכסים שיש להן אחריות          |
| נטים <sup>7</sup><br>קֹכֹא <del>כתובות</del>   |
| קנא<br>תאני שילא שלש מירות בנערה               |
| בתרא                                           |
|                                                |
| <del>בתרא</del><br>קֹבֹבֹ<br>זה אוֹ זה כתב ידי |

<sup>1</sup> Bekorot, 5 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abodah Zarah, 8 b; Harkavy, 45.

B Responsa Mant., 167.

<sup>1</sup> Shabbat, 28 a.

<sup>5</sup> Ibid., 104 a.

<sup>6</sup> Hullin, 95 a.

I do not find this passage either in Gittin or in any other place, but perhaps this was the reading of the Gaon in Gittin, 65 a. Comp. also Müller, נ"מום, 97, and Niddah, 46 a.

<sup>8</sup> Ketubot, II, 4.

(Fragment 104; leaf 2, recto.)

| קֹבֹר פסחים                             |
|-----------------------------------------|
| הוא הדין לערלה בשתים שלש                |
| קֹפֹה פסחים י                           |
| הא דתנן רביעי גומר עליו את ההלל         |
| ברכות <sup>2</sup>                      |
| יחיד המתפלל ואו' יוצר אור כאשר          |
| <sup>3</sup> שבועות <sup>6</sup>        |
| הא דתנן היו שניהן חשודין חזרה שבועה     |
| קידושין 1 קידושין                       |
| מצינו נוסחאות כתוב בהן אותיות ובעת      |
| קֹסֹמֹ בתרא <sup>5</sup>                |
| הא דאמ' מר בריה דרב יוסף משמ' דרבא בכור |
| ַ פֿתרא <sup>6</sup>                    |
| הא דתנן ה' יהודה 7 או' התחתון נותן את   |
| לְעָאֹ בתרא'                            |
| הא דאמ' רב אחא בר אדא מש' דעולא תחתון   |
| <sup>8</sup> קֿעַב                      |
| מי שהיו לו עשר שורות של עשר עשר         |
| קֹעֵבֹּ                                 |
| יש תקנה למדינתינו שכל אשה שמת בעלה      |

<sup>1</sup> Pesahim, X, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derakat, 21b; comp. Seder R. Amram, 4b, below, and Maimonides Yad, Tefilah, VI, 17.

Shebuot, VII, 4; 7"E, 71b. 4 Kiddushin, 47 b. 5 Baba Batra, 142 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Mezia, X, 2, and the following passage is from Baba Mezia, 117 b. We thus have two passages belonging to our Baba Mezia quoted from Baba Batra. This can hardly be explained as a repeated copyist's error. We seem to have here a striking endorsement of the theory advanced by Dr. D. Hoffmann (Berliner and Hoffmann, Magazia, VI, 116-17, that what appears in our texts as the last chapter of Baba Mezia is in reality the first chapter of Baba Batra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts have יבי instead of יובי.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Demai, VII, 8.

(Fragment 104; leaf 2, verso.)

הדא כוא פי אלוו אלחאוי דרה מא פי אלנו אלחאלת והו דרג ואחד איצא נסכה בכט אלכהן שׁצֹ שאלות מר יעקב בן מרב נסים לרבנו א שרירא גאון והאיי אב זל כתיכות י הא דאמ שמואל אין בין נערות לבנרות Ė יבמות <sup>2</sup> מצינו בפירוש מרב אהרן דאמ' דשטר מיאון בתורות 3 אשה שגרשה בעלה והחזירה לאלחר בתובות 4 נהגו רוב אנשי מקומנו שכותבין בכתובתן נאמנות בתרא 5 בארי 6 שכתב כל נכסיו לאשחו כתובות? הא דתנן קטנה שהשיאוה אמה או אחיה נמים 8

הא דתנן נשתחק אמרו לו נכתוב גם

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 39a; Harkavy, 74. <sup>2</sup> Yebamot, 107a.

<sup>3</sup> Ketubot, 82 b; Responsa Mant., 179, 2"v, IV, 12; 55 a?

<sup>4</sup> Harkayy, 224. 5 Baba Batra, 131 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> i. e. ברי and who is not a שכיב כרע.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ketubot, XI, 6; Müller, מימים, 12.

<sup>8</sup> Gittin, VII, 1.

(Fragment 105; leaf 1, recto.)

קמא ו קידושיו 1 ċċ וכתבת כי מצא אצלנו (!) בתשובות אנשי קאבם ישנה לשכירות מתחלה ועד סוף ċċ משקיו 2 יש מי שאו' אסור לאדת למשות אירוסיו מיצעא 3 خۃ וחתרא בד חליחר מנאני ió ברכות וחורה: תרגימא הכי אמרינו כסניו שלמיני מתיקה תטניות ובתטנית יוש זו באדר רגיליו אנו לנפול <sup>6</sup>.תעניות ולענין לעזרה אבל לא לזטקה دف פסחים 7 ודרבא בר ליואי: דאותיביה לרבא היא 5 CLSAN 8 והכין אמרין רבואתא קדמאי דהל כל יי יהודה דאמ אם היתה מדה יתרה 85 בתרא " אשכחן למקצת גאונים מי ש[אין לו] שתי שערות כניצעא 10 והמפקיד מעות אצל חנווני הל כר יהודה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 48 a, last line; Baba Kama, 99 a.

<sup>2</sup> Moëd Katan, 8 b.

י מיצעא is a copyist's error for בסחים; cp. ibid., 107a, and 'Aruk, s. v.

<sup>1</sup> Tosefta Berakot, IV, 1 : Sukkah, 27 a; cp. 'Aruk, s. v.

<sup>5</sup> Read pr or tr. 6 Taanit, 19 a. 7 Pesahim, 40 h.

<sup>8</sup> Baba Mezia, III, 7. 9 Harkavy, 205. 10 Baba Mezia, III, 2.

## (Fragment 105: leaf 1, verso.)

# אלדרג אלתאסע

שאלות מרב יהודה בז מרב יוסף לרבנו האי גאון זצל זרה וגדנא לסידנא ראס אלמתיבה זל מסלתין י פי גראד סליק אלגוים זרה à אלמסלה אלתאניה אלואצלה עלי יד מרב  $^2$ שומה אדא צלת אלגמאעה ולם יכו באלחצרה כהו <sup>3</sup> תעניות אדא גזר ריים אלמוצע עלי אלנמאעה

משקין 1 אדא אמר הדא אלריים בנידוי אנס: ברבות

אדא בארד שליח צבור פי לילה אלאחד משקיו 6

רסומנא פי יום ט' באב הל יגדי בתנייר תעניות

ראינא מרב נחום אלחזז אלברדאני קטע טלי פסחים 7 ف

אדא יום י"ד פי ניסו יום אלסבת ינוז

כויצעא ארא חלף אנסן לא יאכד קנין אברא 5 ענרנא פי אלבניסה מוצע מיוחר ללאבילים

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harkavy, 207. <sup>2</sup> Solah, 38. <sup>4</sup> M. Kat., 17 a. <sup>5</sup> M. Kat., 23 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Taanit, 14 a, bot.

<sup>6</sup> Ibn Gajet, w"w, I, 23, bot.?

<sup>7</sup> Pesahim, 65 b.

## (Fragment 105; leaf 2, recto.)

5 אדא כאו ראש חדש בחול ולאיז יקאל אלהינו כתובות אמראה שכת מן זוגהא אנה יקדר פי תטניות 1 קיל אן באלשם לא יתעשון אלתאמן אכד נהאר נדה אדא נאם בעל קרי עלי משכב נדה נדה משכב נדה וזב וובה ומושבם יברוות 2 אלחליצה איגוו יכון כון אלה' אלחאצרין אלאב יבמות <sup>s</sup> אדא אמתנע אליבם מן אליבום ואלחליצה אלרי פי אפואה אלנאם אין טומאה ממת יבמות 4 ארא ולד ממור פי כם יכתן מו אלנאם יורת 5 אדא נסי אלכתאן סכין אלכתאנה יום אלסבת בתרא אדא כאן בין ידי צבי לם יבלג אלתכליה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deals with בעורה משבקת, Tuanit, 30 a. <sup>2</sup> Yebamot, 101 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Pardes, 23 c. <sup>4</sup> Comp. Tur, II, 265. <sup>5</sup> Shabbat, XIX, 1.

## (Fragment 105; leaf 2, verso.)

נטים 1 44 או צאחב אלהלכות גדולות קאל . . שפוסל iń שבוטות ראובו טאלב שמ בדינריו ונצף וכתב נטיח 1 11 החוננים הישמעאלים לא יבואו למצרים 2 הזיח ii ראובן והב רבע לה לשמ' מתנה גמורה אלדרג אלחאני טשר שאלות לרבנו האיי זל וצלתה מז אלבצרה תלאמדה גלסו פי דאר ראס מתיבה סורא ותנו מעה המוכר את הבית לא מכר בתרא 3 ומכתשת קבועה אבל לא את החקווה בתרא 3 411 בעד הלסית 4 ומצולה מתרא 3 ים וממל שנשאו ונחנו כתרא 3 על האמור בתלמור מן התוספה תנו רבנן המוכר את בית הבד מכר את הסירים ⁵

2 Ibid., 313.

<sup>1</sup> Harkavy, Responsen, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 65 b-67 b.
<sup>4</sup> Our texts have דולסית; Rabbinovicz records also חילסית and הילסית.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read יבקים? Comp. Rabbinovicz, ad loc.

## VIII.

Fragment 2634, MS. Heb. C 18, ff. 35–38, Bodl. This fragment consists of a quire of four leaves, written in Syr. square characters, 4to, vellum. Though the writing is largely obliterated, the missing portions can readily be supplied, as will appear from an examination of the dotted words in the appended copy of the fragment. It must have belonged to a collection of Geonic Responsa, eight of which are preserved in our fragment. No author is mentioned, the seventh alone being elsewhere ascribed to Sherira, and the only indication of the time of the fragment is afforded by the reference made to the Gaon Zadok (about 823), leaf 38, recto, line 10.

The first Responsum in this fragment deals with a peculiar modification of the law of dowry and jointure, as it was developed in certain places outside of Babylonia. In these places it was customary for the bridegroom to sign a contract in which his future wife's dowry, together with such gifts as he himself made to her at their marriage, were set down and appraised greatly beyond their actual value1, and the provision was made that, on the decease of the husband, or in the event of divorce, the woman was to receive the fictitious amount therein mentioned. This practice led to much litigation, and in many cases worked injustice to the heirs of the dead man. The Gaon, questioned as to how the real value was to be determined, advised strongly that the custom, which he describes as "robbery" and "deception," be entirely abolished, and the practice prevailing in the academies of Babylonia and in the places under their jurisdiction be adopted in its stead. The Gaon feels so strongly upon the subject that he quotes the form of contract in use in Babylonia. As this is probably the oldest form of the containing containing a jointure provision, it deserves to be translated here.

<sup>1</sup> Comp, שינר בנתובותיהם פעמים שמכנסות : p. 56³, No. 16 שינר צוב פעמים שמכנסות הקו היבה כפלי בלום במח שהביאה.

After an introduction, in which he lays stress upon the fact that the appraisal of the articles mentioned in the contract is strictly in accordance with their real value. the Gaon continues (leaf 35 verso, lines 7-13): "And this is the dowry which she brought to him: jewellery and ornaments of such and such value; wearing apparel of such and such value: and pillows and bedding of such and such value; and N. N. [the bridegroom] has consented to add to the prescribed marriage portion [כתובה] silk of such and such value; necklaces (?) of such and such value; wearing apparel of such and such value; and garments of such and such value. The above-mentioned N. N. takes upon himself and his heirs after him the obligation to pay out the value of this marriage portion, together with the addition made by himself. And this dowry has been delivered to the bridegroom, and it has been clearly seen [by the witnesses] that its value is exactly as herein set down."

The second Responsum likewise deals with the law of dowry. The Gaon was called upon to decide a case in which a creditor lavs claim to the dowry of the debtor's widow. The peculiar feature was that though at the time of the man's death the husband and wife lived in harmony, there had been a quarrel, on account of which the woman had carried away, out of her husband's house, all granted her by her dower rights, and had deposited it with a third party to secure it against her husband. After this occurrence the man contracted a debt, and then happened his death, the dowry articles all this time remaining in the safe-keeping of the appointed guardian. The Gaon decides that the creditor cannot claim them in payment of the money owing to him, in view of the fact that the debt owing to the woman, that is, her dower rights, antedated the debt owing to him. He states explicitly that this decision was not influenced by the fact that the dowry had been deposited outside of her husband's house; in all cases the widow is the preferred creditor.

The third Responsum treats of a case classified as usury. Peddlers were in the habit of bartering junk, flax, wool, &c., purchased in the city, for wheat, barley, and other country produce. The wares they carried with them to the country were purchased with borrowed money, and they stipulated to repay the debt in kind: for a certain sum loaned the creditor would receive a number of measures of wheat, or other produce. In the interval between the contracting of the debt and its payment on the return of the peddlers, the price of natural products would rise, the benefit of the augmented market value accruing, however, entirely to the creditors, and not at all to the peddler-debtors. The Gaon condemned the practice as usurious, and decided that an arrangement for the payment of a debt in kind was permissible only if the produce was at hand.

The fourth Responsum deals with the law of slavery. If a Jewish master has had a Christian slave for a twelvemonth, and his efforts to induce him to accept Judaism have been unavailing, he must dismiss him. The same decision occurs in several other Geonic Responsa not

identical with ours 1.

The fifth Responsum warns against resorting to a legal fiction in order to evade the law of Sabbath rest, even as applying to domestic animals. A man is not permitted, the Responsum says, to lend his cattle to a non-Jewish neighbour, who will make use of them, over a holiday or a Sabbath; nor is he permitted to dispose of them by mock sale, for if the law refuses to countenance a legal fiction in the case of usury and castration, surely the Sabbath law, which transcends these in importance, must be guarded against even the shadow of an infringement. Though this is a subject frequently dealt with in the Geonic Responsa literature<sup>2</sup>, yet the Responsum under discussion occurs in no other place.

י Comp., for instance. ב"ש, p. 263, No. 21; Müller, הדבים, pp. 127, 132, 215, and 270.

 $<sup>^2</sup>$  Comp. הלכות ששוקה, ed. Müller, p. 66, No. 125, and קהלה pp. 16-19 of the Introduction, and pp. 52-62 in the body of the book.

The sixth Responsum deals with two phases of the law of slavery. It decides, first, that an oral declaration before witnesses, by the master, that a certain slave belonging to him has been manumitted, is binding upon the heirs of the master; in case he should die before he writes the bill of emancipation, they are compelled to give the slave his liberty by executing the written instrument. In other words, in Jewish law the execution of the bill may be but a second step in the process of manumission, the first step having been the oral declaration before witnesses. Furthermore, the manumission of a slave, whether by oral declaration or by a written instrument, need not be in Hebrew: any other language will do as well. In substantiation of this decision, the Gaon refers to an interesting historical fact. He tells us (leaf 38, recto, lines 7-11): "It is related of Nathan ben Shahriar1, a member of the family of the Exilarch, that on his deathbed he issued the order, in Arabic, that his male slave N. N., and his female slave N. N., were not to be owned by any one after his death. There were only these words, no formality customary in such acts was observed, and no written instrument was executed. The matter came before our lord, the light of our eyes, our master Rab Zadok Gaon, may his soul rest in Paradise, and he decided that according to law they must be set free, and he compelled the heir of Nathan, Shemaiah, who was the son of Isaac2, the Resh Galuta, to write a bill of manumission."

The law of slavery is also dealt with in the seventh Responsum, the only one in our fragment found elsewhere, namely, in שערי צדק p. 26<sup>b</sup>, No. 29, where it is ascribed to Sherira. The question considered is the sort of extraneous indications that may be accepted as proof of the emancipation of a slave in cases in which no bill has been made out. A man had sent a slave of his to school, and had had him taught the reading of the Torah and the Prophets, and

<sup>1</sup> Comp., Schechter, Saadyana, pp. 75-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usually known by his Persian-Hebrew name, איסקרי.

later the slave had been married with all the ceremonial observed at the marriage of a free man, as, for instance, the recital of the "seven blessings." On the death of the master, who left a young son, the slave insisted that these circumstances indicated his emancipation. The matter was brought before the court, which finally granted him his liberty, in order to secure to the heir the dead man's fortune, which had been entrusted to the slave. The Gaon considered the decision of the court not justifiable. That he had educated him and had his marriage ceremony performed as though he had been freed, had been reprehensible acts, but they could not be adduced as proofs of manumission. Reading of the Law before a congregation might have been accepted as such proof, but not mere ability to read the Scriptures.

The eighth Responsum is in an incomplete condition, and deals with the hermeneutic rule, שני כתובים הבאים כאחד אין.

# (Leaf 35, recto.)

עצמו בדין הוא שיכולין למחות על ידו ושכתבת מנהג שלנו כשאנו נוסאין אשה בשעת נישואין יתן לה אביה בגדים ותכשיטין ואנו שמין את הבגדים יתר על דמיהם ועומד חתו ונותו לה במתנה כד וכד זהובים ותחזור כלה ותשים אותן במתנה עם מה שהאביאה 1 מבית אביה בנדוניה שלה 5 ויכתבו עליו שטר בממון הרבה ושטר מחוזק ומקוים בקינין ויכתבו על החתו שטר מקוים ונעשה צאו ברזל אם מת תטול הכל כל מה שכתבו בכתובתה או לא או אם תתגרש שתטל הכל או לא או אם אמדה . . . . הוהובים הכתובים בכתובתה או תטול בגדים שהביאה מבית אביה וֹאֹם מן הדין שתטול מה שהיביאה באיזה שומא תטל אותם בשומא דאשמוו בשטת הנשואין וס או במה שומין עכשיו אם תטל נדוניא שלה שלם ומפס . . . . בלבר מאתים כספים יליף מרנא כך ראינו שמנהג שׁלֹבֹם מֹשׁוֹנֹה מֹמֹה שׁנֹהוֹנֹ בכל מקומות ישראל ואין מנהג רע ומכוער ממנהג שלכם ויש בו משום גזל ויש בו משום גנבת דעת . . שמתקהלים ויושבים זקני ישראל במסיבה וכותב אבי כלה בגדים מאה מנה במאה וחמישים בז ושוי אלף באלף וחמש מאות על חתו עשוק וכותבין שטר מקוים ומחוזק עליו מה אתם אומ' בנפשיכם ולא עוד אלא נותן לה אלף זוו במתנה ומעורבתן עם מה שנתן לה אביה וקורא אותן נדוניא ונדוניא שלה הוא לאחר שנתן לה אלף זוז קורא אותו נדוניה וחוזרת וכותבת עליו שטר באילו ואילו וקורא אותו שלה אם כן לדבריכם הוא אין לו תוספה כלל לא כך אנו אומרין כמה 20 פעמים בתלמוד <sup>2</sup> עיקר כתובה ותוספת כתובה היכן היא תוספת כתובה שלו ואם תאמר חוזר וכותב עליו זה שנתן לה במתנה אחר ממנו ויקרא על שמה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read שהביאה or שהיא מביאה.

<sup>2</sup> Ketubot, 90 a, and in many other places.

# (Leaf 35, verso.)

ולא עוד אלא שחוזרת וכוחבת עליו בנדוניא אין אנו יכולין לדון בכך ועוד כיון שיש שום שלשקר היאך אפשר לעמוד על שיעור שום זה פעמים ששמין מאה במאה וחמשים ויש ששם מאה במאתים יש ששם מאה במאה ושלשים כיון שאין הדבר באמת היא אין לו קיצבה לשום של . . . היאך אפשר לפסוק הלכה בדבר מנהג בישיבות ובבבל ובכל מקומות ישראל כן הוא משנתן לה אביה לכלה שמין אותו בעדים באמת וצוק מה ששון וקוראין נדוניא וכותבין בשטר כתובה ודין נדוניא דהנעלת עלוהי מן דילה תכשיטין כך וכך בגדים כד וכך כרים וכסתות כך וכך וצבי פלוני דנן ואוסיף על כתובתה שירי מן כן וכן פתיכתא כבלי סו מן כן כן מאני דלבושא שוי כן כן וכסויא שוי כין כין וקבל פלוני דנו אחריות כתובתה דא ותוספתה עלוהי ועל ירתוהי בתרוהי ואיתהגפק נדוניא דא ליד חתנא וחזינא דשאוי הדין שומא דמפרש לעילא דכיון דכתבין הכין בתר כן כד מגרט לה לא יכיל למיטעו ומימר דלא הוה שאוי ההיא נהניא ההיא שומא דכתבי עלאי ואנא משתבענא ומפקשנא 15 באמרין ליה כבר מפרש בכתובה דשמניה ודאי שאוי ויהיב ליה כל דכת' בכתיבה מיהא לית לה למשקל דינרי עינא אלא שמין כל בגדים שלה ואפילו בלאות שעליה דאמרינן <sup>2</sup> אלמנה רב אמ' שמין מה שעליה ושמואל אמ' אין שמין מה שעליה והילכתא כרב ואם היא מורדת אין לה אלא נדוניא בלבד נוטלת כמות שהוא ויוצאה בין שישנו כמות שהן בן שבלו עד למחצה 20 ועד לשליש ועד לרביע": ואם עשתה את נדוניה צאן ברול על בעלה שמין אותו בשעת יציאתה מביתה מה שחסרו נוטלת; בעיניהם והחסרו; ביז תיים בי

י פּתיבָהָא is certainly identical with אָהביית, Kiddoshio, 9°. the meaning of which is, however, doubtful; comp. Rashi, ad loc., and 'Aruk, s. v. מכיר (ed. Kohut, III, 437). I think that כווי in our text is the explanation given by a glossator to אַהיכה, which he takes to be a kind of necklace.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, 54 a.

<sup>8</sup> Ketubot, 63 b, below, to 64 a.

<sup>4</sup> Read ביניהיים.

# (Leaf 36, recto.)

משלם בעלה: ' ומנהג זה ששאלת אם מת תטול כל שכתב לה בכתובתה ובלבד שיהו בגרים שהביאה קיימין תשול אותן בעיניהם באותו שום שלעיל שמתחילה והפחות בין תיים " ישלמו יורשים וכין אם גרשה כך הוא הדין אבל אם מרדה אין לה אילא בגדים ותכשיטיו שנתו לה אביה וששאלת ראובו שהיתה לו אשה ונפל קטטה 5 ביניהם ונטלה בגדיה ותכשיטי הבעל והלכה לבית אביה אמרה מתיראה אני מבטלי זה שיאכל כל מה שהבאתי מבית אבה ויפסיד כל מה שיש לי ואחר כך מוציאני מביתו ואין לו מה שאפרע ממנו אילא נפקיד בגדים ותכשיטין על יד שליש שלא יטול אותם ורצה בעל בכך והשלישו אותם ועשה שלום עם אשתו ואחר כך לוה ראובו ממון מבני אדם ואכל ומת ובא בעל חוב לתבוע ממינו והאשה לתבוע 10 בתובתה ונדוניה שלה: אותן בגדים ותכשיטין שהשלישו האויא תפיסה מחיים או לא יש לו לבעל חוב לגבות מהן אולא או דילמא כיון דתפס תפס כך ראינו שאותו בעל חוב אין לו לגבות עד שתיגבה אשה כתובתה מפני שכתוב בשאלה לאחר שעשה שלום עם אשתו לוה ונעשה שטר כתובת אשתו קודם כמה שנים למלוה שלזה ושנינו" מי שהיה נסוי h ארבע נשים ומת הראשונה קודמת לשניה 15 ושניה לשלישית ושלישית לרביעית אלמה כל דקאדים קאדים גאבי וקאמרינן ברישיה 3 מדקתני הראשונה קודמת לשנייה ולא קתני ראשנה יש לה שנייה אין לה מיכלל דאי קדם שנייה ותפס לא מפקינן מנה שמעת מינה בעל חוב מאוחר שקדם וגבה מה שגבה גבה לעולם אימ' לך מה שגבה לא גבה ומאי קודמת לגמרי כידתנו בן קודם לבת שויוה רבנן לבעל חוב מוקדם לגבי בעל חוב מאוחר כבן 20 לנבי בת דכמא דאיכא בן לא שקלא בת בעלי חובות נמי עד דמשתלם בעל חוב ראשון לא גב בעל חוב שיני מידי מן חוב דיליה והכא ודאי אשה אי <sup>6</sup> קודמת

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This view is not accepted by all the authorities, comp. Asheri, Nachmanides, and R. S. B. A. to Ketubot, 63 b-64 a, and Jacob ben Asher, Tur Eben hα-Ezer, LXXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read בינהיים.

<sup>4 =</sup> נשוי.

<sup>6</sup> Read W.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ketubot, X, 5; 93 b. Ketubot, 90 a.

(Leaf 36, verso.)

# איזה הוא נשך ' לפני בעל חוב הילכך תיפרע כל כתובתה ואם יותר הדבר יפרע בעל חוב וכיוו

דהכין הוא מה לי תפס מחיים מה לי לא תפס כלל בין כך ובין כך כתובה שלאשה זו קורמת לבעל חוב זה בין תפסה בין לא תפסה בין מקרקע בין מן מטלטלי וששאלת סוחרין מחזרין בעיירות ובכפרים וכוכרין גרוטאות ופשתן וצמר ובשמים וקובצין החטים ושעורים ושעוה ושאר דברים ונוטלין ממון מבעלי בתים על שעוה ועל חטין ושעורין ופוסקין עמהן כך וכך קפיזים בדינר ונוטלין ממון וקונין מקח זה ומוכרין להן ומרויחין כשפורעין את הפירות הוקרו מותר לתן להן פירות או יתנו להן ממונם ובעלי בתים כבר עיכבו ממונם בידם זמן הרבה אם תאמר יחזירו להם ממונם לא ימצא מי שולוה להם ממון ותנעל דלת בפני לוין ואם יתנו להם כמה שפסקו אסור הרין בעלי בתים אילו שנותנין ממון לסוחרים אילו ופוסקין עמהן כך כך קפיזים הדין בעלי בתים אילו שה ממון ישנן לאותן חיטין ושעורין בבתיהם ואפילו בדינר אם בשעה שיתנו להם ממון ישנן לאותן חיטין ושעורין בבתיהם ואפילו קצת מ . . . שרוצין ואפילו כפליים דקאמרינן כולם יש לו מותר ואם אין להם בבתיהם אסור "דקאמרינן אין לו אסור והקילו חכמין בדבר זה דקא אין לו אלא סאה לוה על זה כמה כורין והלכה כר' יצחק דקאתי ר' חייה לוה על זה כמה כורין והלכה כר' יצחק דקאתי ר' חייה כואתיה אין לו אלא סאה לוה על זה כמה כורין והלכה כר' יצחק שמו אין לו

15 אברינן אמ דב חונא יש לו סאה לוה סאה סאתים לה סאתים ור יצחק אמ׳ אפילו אין לו אלא סאה לוה על זה כמה כורין והלכה כר׳ יצחק דקאתי ר׳ הייה כואתיה דקאמרינן תאני ר׳ חייה לסיועיה לר׳ יצחק טיפת יין אין לו טיפת שמן אין לו הא יש לו לוה עליה כמה טיפין אבל ודאי כדבר זה מלוין להן זהובים ואחר כך הולכין לעיירות וקובצין חטים ושעורין ושאר מינין אסור לעשות כן שריבית בימורה היא ואפילו יש להם לסוחרים על אנשים בעיירות ובכפרים חטים ושעורים ועדאן לא גבאום ולא קבצום אסור ללות עליהן ולקבין דמיהן דקאמרינן אמא יין עדאן לא גבאום ולא קבצום אסור ללות עליהן ולקבין דמיהן דקאמרינן אמא יין עדאן לא גבאום ולא קבצום אסור ללות עליהן ולקבין דמיהן דקאמרינן אמא יין עדאן לא גבאום ולא קבצום אסור ללות עליהן ולקבין דמיהן דקאמרינן אמא יין

י These three words at the top of the page are written by a later hand, evidently a memorandum, referring to the chapter אינה השני של of the treatise במים השנים (בנים the chapter בים of the laws of בים, under which the Gaon classifies the case put to him.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 63 a. <sup>3</sup> Baba Mezia, 75 a.

<sup>4</sup> This is the reading of different MSS. of the Talmud, the printed text reads: אין ש לו פיס יש לי ניס (comp. Rabbinovicz, Dikduke Soferim, ad loc.

אמר פ

# (Leaf 37, recto.) ראבא האי מאז דיהב זווי לקוראה וקא אולן שערי שערי ארבאה ארבעה וקין ליה

הוא תמשה חמשה אי אית ליה שרי ואי לא אסירי פשיטא לא צריכא דאית ליה אשראי מהו דתימא כי עד שיבוא בני או עד שנמצא המפתח דאמי ושרי קמש' לו כיון דמחסרן גוביאנא אסירי ואפילו מאן דאית ליה פירי בארעיה וקא מיזרבנין בחד שיעורא אסור 5 למיקין ליה למלוה טפי מן ההיא שיעורא דאמ' ראבא האי מאן דיהב זווי לגינאה

למיזבן קארי וקאמיודבנין עשרה קארי בני זרתא זרתא ואמל' יהיבנא לך עשרה בני נרמידא גרמידא דאי איתניו בההיא שעתא שרו ואילא אסור פשיטא מהו דתימא ביון דמימילה קאראבי שרי קמש' לן ביון דליתנון בעידנא דקא שקיל זווא אסור 2 ואם תאמ' משום דעיכבו ממונם בידם אם כין אגר נטר לי קאשקליו האמ' רב נחמו 10 בללה דריביתא כל אגר נטר לי אסור מן הלין טעמי דינא הוא דמהדרי להון ממונא בעיניה או דפסקין בהדיהין כי היכין דניחא קמי שמיא וקאים תרעא לעלמא דקא אמרינו לויו על שער שבשוק וכן הלכה ומי שיש לו עבד נצרי וגילגל עמו שנים עשר חדש ולא רצה למול אסור לו להשהותו ומוברו לאלתר דאמ' ר'3 יהושט בו לוי הלוסח עבד מו הגוי ולא רצה למול מגלגל עמו שנים עשר בו חדש וחוזר ומוכרו לגוים וכך הלכה ואי קשיא לך אמרוה 3 רבנן קמי דרב פפא במאן רלא כר' עקיבא ההיא דר' עקיבא סובר לא מקיימינן כלל דתנו רבנן מקימין עבדים שאינו מוליו דברי ר' ישמעאל ר' עקיבא או' אין מקיימין דאפילו שנים עשר חודש אין מקיימין והלכה כר' יהושע בן לוי ואסיר ליה לישראל להשכיר בהמתו לגוי לרכוב עליה בין ביום טוב בין בשבת מפני שמצווה ישראל על שביתת בהמתו ישורך והמורך וכל בהמהך בעצמו שנ' אתה ובנך ובתך ועבדך ואמתך ובהמתך וכתוב למען ינוח שורך וחמורד וב' ולהערים ולמכור בהמה לגוי מערב שבת ולחזור וללוקחה למוצאי

<sup>1</sup> Baba Mezia, 63 b; the text of the Talmud as given here differs from the printed one and also from the reading found in MSS. Notice especially יחמר instead of נחמן, and comp. Tosafot, s. v. ואמר. 3 Yebamot, 48 b.

<sup>2</sup> Baba Mezia, 64 a.

## (Leaf 37, verso.)

שבת אסור איסור ניור השתא הערמת ריבית שאסור ממון הוא ואסור 1 סיר.ס
בחוצה לארץ שהוא איסור קל הערמה דילהין איסור 2 הערמה דשבת דאיסורה
איסור חמור ומוזהרץ עליה בכל התורה על אחת כמה שהערמה אסור וששאלת
אדם בארי 3 שאמר לשני עדים היו עלי עדים ששיחרתי את עבדי זה ואר שפחתי
זה בפניהם ולא קנו מידו ולא כתב להם גם חירות יש לו לחזור עליהם ולהשתעבר
זה או לא קינין מהני בגם חירות או לא אי נמי כתב להם בלשון ישמעלים שפחתי
זו ועבדי זה הן בגי חורין ואין בו קנין יצאו לחירות או לא כך ראינו דקינין מהני
בנט חירות טובא ולמאי הילכתה דאי קני מיניה בותבין גם חירות ואי לא קני מיניה
אי אמר אית לבון רישותא למיכתב גם חירות כתבין ואי לא לא כתבין אבל
עלי עדים ששהלהלה? את עבדי ואת שפחתי זאת מאלתר דנפקן להו לחירות
עלי עדים ששהלהלה? את עבדי ואת שפחתי זאת מאלתר דנפקן להו לחירות
אל ישתעבדו בה אמי ב" אמ' ר' יוחנן מי ישאטר בשעת מותתו פלונות שפחתי
אל ישתעבדו בה מחרור ואמרינן להם 3 גם שחרור ואמרינן להם 5 גם שחרור ואמרינן להם 6 גם מומרי

המפקיר עבדו ומת אותו עבד" אין לו תקנה אמיל' רב אשי לאמיטר וה כי אתא רב דימי אמ' ר' יותגן "מי שאמר בשעת מיתתו וכו' אמל' אמיטר דרב דימי טעותא היא אמל' "רב אשי מאי טעותה דלא אמ' בלשון שחרור האמ' "בלשון שהרור הכי נמי דהאוי בן חורין ואמרינן "דסקרתא דעבדי דאיידבין לנוים כלו מארואתהו בתראיי אתו לקמיה דרבינא אמ' להו" איולו הדרו על בני טרואתמון קמאיי די דיכתבון לכון ניטא דחירותא אמרו ליה רבנן לרבינא והאמ' אמיטר המפקיר ביני אות עבד" אין לו תקנה אמ' להו רבינא אנא כרב דימי סבירא לי אמלו ליה והא דרב דימי טעותא היא אמ' להו ומאי טעותא דלא אמ' בלשון שחרור

<sup>1</sup> Baba Meria, 62 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 90 b; instead of איטר read איטר.

ארם בארי is one who is not a שכיב כרע, to whom reference is made further on, line 12.

<sup>4</sup> Gittin, 40 a.

<sup>5</sup> Read at.

<sup>6</sup> The editions of the Talmud read הקבר.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> From אמימר is missing in the editions.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> אמרה אמרה missing in the editions.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Editions : זילו אהדרו אבני מרוותא קמאי ויכהבו לכו.

# (Leaf 38, recto.)

האמ' בלשון שחרור הכי נמי: שמעינן מן הלין שמעתתא דכיון דר' יותנן ורב אשי ורבינא דבתראי אינון <sup>2</sup> הכין קאמרין דכי אמ' בלשין שחרור יצא לחירות הילכתה כואתיהון וליתה לדאמימר דאמל'<sup>3</sup> לרב אשי אנא כשמואל בר יהודה סבירא לי הילכד אדם זה שאמר לשני עדים היו עלי עדים ששיחרתי את פל' 5 עבדי ואת שפחתי זאת יצאו לחירות וכופין את יורשיו וכותבין להן גט שחרור: וששאלת אי נמי כתב להם בלשוו ישמעלים הו בני חוריו ואין קינין יצאו לחירות אולא: כך היה מעשה באחד מו בני נשיאה ושמו נתו בר שהריאר והיו לו עבד ושפחה וצוה ואמר פל' עבדי ופל' שפחתי לא ימליכהום אחד מו בעדי ולא סינין הוה ולא גם חירות הוה ואתא לקמי אדונינו מאור עינינו מר רב 10 צדוק גאון ניחא נפשיה בגן עדן ופסק להו דינא דיצאו לחירות וכפייה ליורש דנתו שמעיה בריה דיצחק ראש גלותא וכתב להון גיטא דחירותא וששאלת ראובן היה לו עבד ושפחה והולידו בן עמד ראובן נטל את הבן והכניסו לבית הסופר וקרא תורה נביאים והיו אותו עבדים ושפחות <sup>5</sup> משמשמים את אדוניהם והיה מטון האדון ביד העבד עמדו עשרה מישראל וברכו לעבד ושפחה ישבע ברכות בפני האדון ולא אמר להם כלום והולידו בנים לאחר מכין ולא אמר האדון אתם בני חורין ולא כתב להם גט חירות ומת האדון ועמרו בית דין ועשו פשרה עם העבר שלא יאבד ממון המת וכתבו לו גם חירות ויש לו לארון בן קטן כשינדול הבן יכול להחזירו לעבד לעבדות או לא אותה ברכת חתנים מועלת להם או לא: וגט שנתנו להם בית דין מועל להם או לא כך ראינו שאותו הבן 20 שהכניסו רבו לבית הספר וקרה תורה נביאים לא יפה עשה רבו שלימדו תורה

<sup>.</sup> הא אמרה = 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The words דבתראי אינון refer to ר' אשי ורבינא only.

s Gittin, 40 a. Arabic : الا يملكهم احد من بعدى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read העבר וחשפחה אותו העבר.

# (Leaf 38, verso.)

ראמ' ר' יהושע בן לוי אסור לאדם שילמד את עבדו תורה מיהא אף על פי שקרא תורה ונביאים עדאן <sup>2</sup> עבד גמור הוא ואם תאמר דקא קשיא היא דתניא° או שקרא שלשה פסוקין בבית הכנסת לא יצא לאחרות היתיר כייכין יצא החיא כגוו שלרא בכפר תורה בעת תפילה בפני ציבור דההוא ודאי כיון 5 דצלי בהדי בעשרה וקרא בספר תורה אטרינן דשווייה רביה בן חורין מידי דהוה אתפילין דקא אטרינן 3 בשרבו הניח לו תפילין דיצא לחירות אבל בן עבר זה עראו" עבר גמור הוא: ואביו ואמיו וכל בניהם עבדים גמורים הם ואין מועלת להן אותה ברכת חתנים שבירכו להן אותן עשרה ישראל ולא יפה עשו אותו ישראל שהוציאו שם שמים לבטלה דכי אטרינו<sup>8</sup> בשרבו השיאו אשה 10 דוקא אישה בת ישראל דנפקא לחירות דאנירינן מי איכא מידי דלעבריה לא מעבר ליה איסורא וחוא עבד איסורא אבל כי האי מעיטה לא נפק לחירות: הנט חירות שכתבו לו בבית דין לא עשו ולא כלים: על פי מי כתבו להן אדון לא שחררו ולא נתן להם רשות לכתוב לו יורשים לא עשאום בני חורון הם מעצמו עשו ולא עשו ולא כלום לפיכך אותו עבד ושפחה וכל ולד שלהן וששאלת שני כתובים הבאים כאחד אין מלמדין ' מאי מגורים מאורים הם פירושה תרין קראי דטפרשין חד פירושא וחד מילתא ואף על גב דאיכא בתלמודא טובא ולא איפשר לפרישנון לכולהון אלא פרישנא לך חד מות יומת המכה ז אין לי אלא במיתה הכתובה בו מנין שאם אי אתה יכול להמיתו במיתה הכתובה בו שאתה ממיתו בכל דבר שאתה יכול להמיתו הלמור לומר 20 מות יומת המבה מבל מקום: וכת' בנואל הדם הוא ימית את הרוצה מצוה ב

<sup>1</sup> Ketubot, 28 a.

<sup>3</sup> Giltin, 40a.

<sup>2 = &#</sup>x27;עריין. 4 Read לחירות.

<sup>5 =</sup> הא יהיר.

<sup>6</sup> Kiddushin, 58 a, and in many other passages.

<sup>7</sup> Baba Mezia, 31 b.

#### IX.

Fragment 2821-MS. Heb. f. 56, fol. 102 of the Bodleian, written in Syr. Rabb. char., 16mo, paper — is a Geonic Responsum with reference to travelling by boat on the Sabbath. The permission to do such travelling on the Sabbath is here shown not to be original with the Halakot Gedolot, but to have been inserted by the Gaon Mar Jacob ben Mordecai, who incorporated it in the famous collection to give his own decision more weight. The few decisions by this Mar Jacob that have come down to us show him to have been a man of extraordinary independence 1. As a result he was often accused by his opponents of pretending to have traditional authority for his statements; particularly he was accused of invoking the authority of Jehudaï 2. We are not in a position to decide whether these charges have a foundation in fact. However that may be, they go to show the attitude of the Geonim to the Halakot Gedolot in the form in which they had R. Jehudaï's work. They felt it had been tampered with.

#### Recto.

נים אלה מן דרג<sup>3</sup> הביאו לפניהם תאי וענבים ודין ז' הא דתנו רב' אין מפליגיו בספ' פחות מג' ימים לפני השבת \* ומפ' בהל' נדו' 5 דכל הירא ז דקנו לה שביתה בספינה מחולא שפיר דאמי למיתב בה בשבחא וסגויי מה לי מבטוד יום מה לי

<sup>1</sup> Comp. Müller, Mafteah, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. above, p. 31, line 24.

<sup>4</sup> Shabbat, 19 a.

יה Arabic בֿרָה Hebrew אָדַ Hebrew אָדַ. <sup>5</sup> Editio Venice, f. 17 a, line 15; ed. Hildesheimer, p. 81.

שלשה ימים קודם שבת הילכך
שפיר דאמי היל' כהדין פירושא
נס או לא — הכין חזי' דהא מילתא
דאשכחתון בהל' לא סבירא לנא
דמעיקרא משמא דמר יעקב
נאון בר מרדכי נע' איתמרא
והכין איסתבירא ליה דהא דתניא

#### Verso.

בסיפה 1 רבן שמ' בן גמ' או' אי מי צריך על כוליה מימריה האיי ואיסתברא ליה דאע"ג דיקימ' לן הל' כר' מחבירו רבן שמע' וליתיה לסבאריו דמר יעקב וליתיה לסבאריו דמר יעקב גאון נ"ע ואפי אמרי' הל' בהא מילתא כרבן שמ' בן גמ' לא פליגין אלא בענין פוסק עמו לשבת מאלא בענין פוסק עמו לשבת לאדכורה לשבתא ולשוויי לה הכירא דלא לידמי ליה גוי הכירא דלא לידמי ליה גוי בתא.

# X.

Fragment 2807—MS. Heb. c. 13, fol. 22, in the Bodleian, written in Syr. square char., 8vo, paper, on one side only. It is what is left of a letter addressed by a scholar at Bagdad to an outside community. The first seven lines read as follows: "... And thus whenever you have

<sup>1</sup> Shabbat, 19a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The same statement is found also in R. Hananel's Commentary on Shabbat, 19 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The editions read ישנית לשנית, while R. Hananel, ibid., and MS. Munich agree with the reading of our fragment.

transactions <sup>1</sup> with the Government, I admonish you to let us know about them, that we may consult with the prominent members of the Bagdad community in the midst of which we dwell, namely, the sons of *R. Natira* and the sons of *R. Aaron*.... and then the Government will deal with you according as the Lord will aid your helpers. Thus do ye, and not otherwise, I adjure you."

There can be no doubt that the Natira referred to is the well-known supporter of Saadia in his struggle with the Resh Galuta; and it follows as an obvious inference that R. Aaron must be Aaron Sarajado, the opponent of Saadia. Of the children of R. Aaron we know nothing; while of the sons of R. Natira the names have been preserved, Sahl and Ishak<sup>2</sup>, as well as the fact that they were among the most prominent Jews in Babylonia. However, as R. Aaron Sarajado also was a man of wealth and influential connexions, it may readily be assumed that his sons, too, were counted among the leaders of the community.

The letter must have been written after the year 960, as it refers to R. Aaron as one who has departed this life (see line 5), but there is no clue as to the author of the letter. Unquestionably he must have been a man of considerable influence and high position; the whole trend of the letter makes that appear clearly. Identification of the writer with one of the Geonim is precluded by the fact of his residence in Bagdad.

#### Recto.

וכן כל הפיך ושאלה אשר יהי לכם מצד המלכות הגד תגידוהו לפנינו כי אז נצוה את בעלי בתים חשובים אשר בבגדד אשר אנחנו יושבים ביניהם בני מר' נטירא ובני 5 מר' אהרון זכר הנאספים לברכה וזכרון פליטיהם

י The Hebrew expression הפיך ושאלה is a locution modelled after the Talmudic phrase הפיך שנועה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Harkavy, Festschrift, in honour of A. Berliner, pp. 37-8; and Friedlaender, J. Q. R., XVII, p. 753.

לקיקה ואז ישיבו לכם מאת המלך כאשר
יספיק י'י'י' מעזנו בירם כן תעשו ואל תמשו

ואחרי זה אנו מצוים עוד וכותבים אליכם
בתבי הזהרות ותוכחות לעורר את לבותיכם
ולהקיין את שרעפיכם על מצות י'י'י' אדנינו
מה תעשו ותחיו בו וממה תסורו ולא תמותו
כי כן חייבין אנחנו אולי נצא ידי חובתנו
בדבר הגדול הזה אשר קבלנו וכן יום ביום
תבישרנו בשלומיכם כי שלום נפישנו הוא
בדבר הגדול הזה אשן מלך ' ובאפס תלמידים
אין הוד לחכמים ויהי י'י'י בכסלכם וינהג
עמכם ועמנו במדת רחמיו וחסדיו הרבים
ושלומכם וברכותיכם וטובותיכם וכל הצלחיתיכם
ירבו לער

## XI.

Fragment 2634—MS. Heb. c. 18, fol. 40, in the Bodleian, written in Syr. Rabb. char. The writing is blurred in many places, but the illegible parts can be supplied easily, so that the text can be deciphered without difficulty. It contains seven Responsa, of the first of which but two lines are given, sufficing, however, to indicate that it dealt with a liturgical question. As no author is mentioned in connexion with any of the seven Responsa, it is an open question whether they were all written by the same author, and it is difficult to assign them to a specific date. In the view they take of certain Halakot, some of them show plainly that they belong to the early Geonic time.

2. The second of these seven Responsa deals with the passage Beraket. 5 b, שנים שנכנכו להתכלל וכן. It is the opinion of the Gaon, that one of two persons alone in a synagogue may not go out before the other, lest the latter be disturbed in his devotions by being left behind as the sole occupant

י Comp. Pirke R. Elieser, III: . . . אין צבא and מפר המיאך, ed. Amsterdam, fol. ו a. .

of the synagogue. From the expression ימיתירא כון המיוקין, used in line 10, recto, it appears that the prohibition applies only to the services at night. This is in agreement with the opinion of the Geonim quoted by Rabbenu Hananel in the *Responsa*, ed. Lyck, and by Nathan ben Yeḥiel, 'Aruk, s. v. קדף, ed. Kohut, p. 19.

3. The Gaon prohibits the insertion of a phrase like אמת ויציב in the benediction אמת ויציב. He does not stop at this specific injunction, but goes on and sets up the general principle that the ברכת גאולה refers to the deliverance from Egypt, and has nothing to do with redemption in the future: hence no phrase pointing to the Messianic time is to be tolerated in this benediction. according to him. He fortifies the position he takes on this point by referring to the גאולה in the Morning Service as recited in the synagogue of the Academy, in which מי כמכה follows immediately after מי כמכה. This view he shares with Rab Amram (Seder Rab Amram, 6b); and there can be no doubt that the old גאולה contained no reference to the redemption of the future, as appears clearly from a comparison of the various rituals with one another. The Ashkenazic Ritual has צור ישראל, and the Italian has בגלל אבות, while the Sephardic has גואלנו " צבאות. Indeed, it is doubtful whether, in the last, נואלנו is to be taken as a reference to the redemption at the end of time, seeing that the parallel passage, in the באולה of the Evening Service, has כי פרה, the perfect form of the verb, hence an allusion to the past. It is noteworthy that the Ritual also has the reading בגלל אבוח; but these words are followed not by חושיע, but by הושעת. Is this the original form of the prayer, or was the perfect tense of the verb a later substitution in accordance with the view of the Geonim that the גאולה refers to the past, and not to the Messianic time?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Seder R. Amram, 19 a, first line. This insertion in the is, however, missing in the two MSS. of the Seder R. Amram in the library of the Jewish Theological Seminary of America.

4. The fourth Responsum deals with the question whether the Reader in the synagogue is to repeat שערי השרי לוד for the late-comers. In the Geonic collection שערי חשובה, No. 205, ed. Leipsic, 20 d, we have a decision by Sar Shalom Gaon on the same question, to the effect that the Reader is to repeat for those who have not recited the www. Our fragment, on the other hand, makes the explicit statement (lines 3-4, verso) that the Reader is not to repeat, even for those who have not recited the www. However, it would seem to me that the text of our fragment stands in need of a change; if we read ובבר instead of אלי, in line 3, the difference between the two Responsa disappears entirely 1.

5. This Responsum contains an explanation of the term מין, derived by the Gaon from its use in Onkelos. In אשכול, I, 10, it is ascribed to Sar Shalom.

6. Here we have the opinion of the Gaon on the subject of מוליותא, discussed by the Talmud in Pesaleim, 74a-b. The Gaon shares the view expressed by the Rabed, in his חוב השנוח on Maimonides מולייתא, VI, 17, according to whom the Talmudic permission covering אסיריה בעורה בינות בינ

7. The last Responsum of the group contains a decision permitting the use of a fowl though it has been prepared with the liver. This must be an exceedingly old decision, for all authorities known declare fowl acres if the liver of the bird has been cooked with it, instead of being removed and broiled separately 4.

<sup>1</sup> Comp. Seder R. Amram, 15 a.

 $<sup>^2</sup>$  Comp. שיני השיבה, 263, ed. Leipsic, p. 24; היליה פכוקיה, 44 and 45; Maimonides, l. c.

 $<sup>^3</sup>$  Baal ha-Illur, ed. Lemberg, II, 2 d; Maimonides, l. c.; comp. also Müller, Mafteah, 279.

<sup>\*</sup> E"n, 45; n"v, l. c.; Müller, l. c., and 70.

#### Recto.

..... ד משום דתפילת מוסף לא קביע מקומה אבל כי האיי גוונא מצלי יחיד בבית הכנסת ויוצא למלא ' ושפיר דאמי ואין בכד כלום בשנכנסיו שנים לבית הכנסת אחד קדם וסיים בנאולה מהו להפסיק ולהמתיו לחבירו ויתפללו שניהם כאחד או דילמא כיוו דתכף לגאולה תפילה לא צריד הוא פירוש שמועה זו ושאמרו חכמ' שנים 2 שנכנסו להתפ' וקדם 5 לא כז הוא פירוש אחד מהן וסיים ולא המתין לחבירו לא כמש' היא ואין דומה לזו: וכן פירוש ב' שנכנסו להתפלל וקדם אחד מהן ויצא מבית הכנסת ולא המתיו לחבירו ונותר חבירו לבדו בבית הכנסת כיון שרואה שנותר לבדו מטרפת דעתו ומיתירא מן המזיקין ועוקר לבו מן התפילה סו ואין בו לכוון לבו ודומה כמו שלא התפלל לפיכד טורפין לו לאותו שקדם ויצא תפילתו בפניו<sup>2</sup>: והא דמקום שאמרו להאריך איז רשאו לקצר 3: יש שמאריכיו בנאולה שלאמת ויציב ואומ' יקים טלינו י'י' אלהינו מלכותו גדלו ותפארתו ומאריד הרבה ושנה" או לא: כד ראינו שאי אפשר לאמר כז משני טומ' אחד שכד שנינו 3 בשחר מברד ב' לפניה וא' לאחריה בערב מברך ב' לפניה וב' לאחריה וכי תימא אחת ארוכה ואחת קצרה בערב הא דאמור אבל באמת ויציב א' אחת לאחריה היא וכיון דאחת היא היאד אפשר לומר אחת ארוכה ואחת קצרה והלא אחת היא: טעם אחיר אמת ויציב כולה אין בה בקשה ורחמים כל טיקר אלא סידר יציאת מצ' בלבד 20 ומעשה שהיה היאר אפשר לומר יקים על מלכותו ולבקש רחמים הו לכן לא מיתבעי למימר וכל שכן שא' 6 בב' ישיבות ובבית רבינו אין אנו אומ' אילא י'י' ימלוד לעולם ועד .... משאמרו יש' על ים סוף .... צבור הפודם על שמע ונומר את הסדר שאומר ברכו בשביל בני אדם .... 25 .... לאחר שאמ' שליח ברכו: או נמי בני אדת שנבנסו לאחר שאמ' שליח ... ולא מש .... יש בכך משום

<sup>1 =</sup> ממאמתן. 2 Eerakot, 5 b; the reading of our fragment differs from that of the editions, as well as from that given in MS. Mun.

<sup>3</sup> Mishnah Berakot, I, 4; Gemara, ibid., 11 a.

<sup>\*</sup> Read : עלינו = 5 ; ניינו ביותר לעשות כן או לא ; comp. line 12.

<sup>.</sup> שאין אומרין = 6

## Verso.

אין זימון למפרע או לא מה עינין זימון ואין זימון למפרע ..... בברכת המזון וברכו משום שהסדיר שבחו שלהק' ולהתפלל..... עינין זה על זה אילא כך הלכה אם אותן בני אדם שנכנסו כאחד ולא קראו קרית שמע אל יחזור ויאמר ואם אמר מוצא שם שמים ה לבטלה היא: ושש' זמו הנץ החמה: הנץ החמה במשמעה בשעה שמבקשת חמה להראות פניה כמשכתוב ויצא פרח ויצין ציין ומתרג' ואנין נין בשעה שמאדים העולם וחמה מלבלבת לצאת כמות עשבים ואלנות שמבקשים להוציא עלין כמש' הנצו הרמונים תחילת הראות פגיה ושש' תרנגולת אם נמלח תוכה יפה יפה 10 ומדיחה יפה יפה ונתו מים ראשוו בותחיו מכלי ראשוו לתובה או נמי מכניסה בכלי ראשון כיהו לעשותה מלאיתא שריא או אסירא: כך ראינו מלאיתא והרחא ברותחין כך אטרו חכ" הא מלאיתא מאן דאסר אפילו פומה לתחת מאן דשארי אפילו לעיל והילכתא רמלאיתא שריא אפילו פוטה לטיל ודוקא שלא נתו לתוכה תבליו בו דאסירא משום דבלעי הצד י תבלין מן ההוא דם אבל ודאי מלחה מלחה והדיחה כמשש' שמלחה והדיחה ברותחיו אפילו נתו לתוכה תבלין שריא: ותרנגולת שנתבשלה ונמצא בה כבד פחות מכזית זורק את הכבד ואוכל את התרנגלת ומותרת לכתחלה ואפילו היה יתיר מכזיתא זורק את הכבד ואוכל 20 תרנגלת מה טעם מפני שכבד חרי הוא בטצמו: מה אוסר את תרנג' דם שפלט מו הכבד בוראי דם שפלט אינו הווה יותר מששים בתרנגלת לפיכד אינו אלא אסור הכבד ומותרת ועוד מצאנו שהק <sup>5</sup>... חבמ" אפילו בדבר שחמיר מזה הררה

במ" אפילו בדבר שחמיר מזה הרבה רתנן° הלב קורעו ומוציא את דמו<sup>7</sup>... קורעו אחר בישולו ומותר:

ששיעור מדם שחיטה בשעת...

בהמה נכנס דם שחיטה . . . נה . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 45 b. <sup>2</sup> Reading doubtful.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pesahim, 74b; the editions read מולייה, while MS. Bodleian has במליהא of our fragment, במריק <sup>4</sup> בארוץ <sup>5</sup> Read.

<sup>.</sup> Mishnah Hullin, VIII, 3; Gemara, ibid., 109 a.

<sup>7</sup> Read 85.

## XII.

Fragments 2760—MS. Heb. d. 48, fols. 13, 14; and 2826—MS. Heb. d. 63, fols. 60, 61 Bodleian; Syr. Rabb.; 4to, vellum. These two fragments not only are written in the same characters, but they actually belong together, so that 2826, fol. 61 is the continuation of 2760, fol. 14, and 2760, fol. 13 is the continuation of 2826, fol. 60. Whether the first quire of two leaves precedes the latter, or vice versa, cannot be determined. The arrangement I have made is based upon the fact that the first-mentioned set deals almost wholly with the treatise of Gittin, and the other set with Baba Mezia. I shall hereafter refer to the set dealing with Gittin as Fragment A, and that dealing with Baba Mezia as Fragment B.

These two fragments contain thirty-one Responsa, all, with the exception of four, being new material. Neither the author of the collection nor its date can be fixed; indeed, it is doubtful whether all the Responsa have one and the same author. The collection may be a later grouping of Responsa from different authors. Judging from language as well as subject-matter, Fragment A and Fragment B form each a unit, whatever their relation to each other may be. A possible exception may have to be made for Responsa 9 and 10, which do not seem to belong to Fragment A, and which, indeed, are found elsewhere, as will be shown presently.

Fragment A contains the following ten Responsa:

1. Of the first Responsum only the end has been preserved, but even in its fragmentary state it is of some importance for the textual criticism of Gittin, 77 b. This passage in our text of the Talmud gives an anonymous discussion on a decision rendered by R. Joseph. In the Responsum, the Gaon ascribes the discussion to Samuel and Rab Jehudah. We must conclude that R. Joseph cannot be the well-known authority of that name, who lived two generations after

Samuel, but must be identified with 'ממכ' the older colleague of Samuel, whose full name was Joseph.

- 2. The second Responsum also deals with Gittin (79 a). Besides explaining the text, the Gaon expresses his opinion as to the authoritativeness of the statement by Raba with regard to דשויות.
- 3. Here we have the very important decision, that an error in writing out a bill of divorce may be corrected between the lines without invalidating the instrument. Though this Geonic decision was found in the Responsa Collection, Mantua, No. 97, none of the codifiers from Maimonides to the present time refer to it, though the view expressed in it is opposed by them all. According to them, a bill of divorce is rendered void by a correction of its text. It is characteristic of the Geonic times that the Yerushalmi and the Tosefta are ignored—the very authorities used by the codifiers <sup>2</sup>.
- 4. The Gaon holds that a Gentile cannot be made a messenger to carry a bill of divorce. He makes no reference to the decision on the same subject rendered by R. Hananiah<sup>3</sup>, who, as a rule, was freely cited by the Geonim. The inference that our decision anticipated R. Hananiah's is not unwarranted. It should be mentioned that the text, especially in lines 23-24, is corrupt.
- 5, 6. These two Responsa contain explanations and decisions on matter contained in *Gittin*, 80. The interesting point is, that the Gaon maintains, that decisions are to be made with Samuel as against R. Ada bar Ahba, while the codifiers, including even so early an authority as Alfasi, decide with the latter against Samuel.
- 7. The Gaon states it as his opinion that the form of אבי had become obsolete +, as it had originally been instituted for the places settled entirely by priests.
  - ים On the relation of אם to Samuel, comp. Harkavy, Responsen, 274.
- <sup>2</sup> Comp. Tosefta Gittin, IX, 8; ed. Zuckermandel, p. 334; Yer. Gittin, VIII, 50 c.
  <sup>3</sup> Comp. Müller, Mafteah, 72; and Harkavy, Responsen, 312.
- Alfasi, as well as the other codifiers, gives very brief treatment to אָר; they, too, considered it an obsolete form.

- 8. This Responsum is the first in the Collection not dealing with divorce matters. Possibly it belongs to another Collection. According to it, a guardian of orphans appointed by their father before his death cannot transfer his charge to another without further formalities. He must appear in court and explain his situation, leaving it to the discretion of the tribunal to select a substitute.
- 9, 10. These two Responsa in the same relative order are found also in the Responsa Collection, Mantua, Nos. 88 and 89. The first of them demonstrates how meat may be used without מֵלְיהוֹה The second of them deals with the calling up to the reading of the Law. It decides, that in case not enough men are present at a public service who can themselves read the assigned portion, the same limited number of adepts may be called up a second and even a third time. It is noteworthy that in the Mantua Collection this Responsum is given in Hebrew, while our MS. has it in Aramaic. There can be no doubt that the latter is the original form. A similar decision, also in Aramaic, given on the authority of R. Natronaï, is to be found in Seder Rab Amram, 29 a.

Fragment B begins with Responsum 11.

- וו. Of this Responsum only the last sentence has been preserved. It deals with the subject אין אדם מוריש שבועה לבניו (Shebuot, 44 a).
- 11a. This Responsum also treats of a subject in *Shebuot* (38b), the difference of opinion between Rab and Samuel as to the amount of a claim justifying an oath.
- 12. Here we have a very important decision with regard to the Halakah, that no man may be fined on his own confession. According to the Gaon, this law cannot be applied in the case of אי תפס לא מפקין. This, however, is not the view of the great codifiers, as can be seen from Tur, Hoshen Mishput, I, 3 a, ed. Königsberg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In later Geonic times this lenient practice was not permitted. Comp. also Alfasi, Hullin, VIII, ed. Wilna, p. 28, and Müller, Mufteah, 279, and Baal ha-Iffur, ed. Lemberg, II, 2, below.

13. The Gaon decides: המציה לחבירו קנה חבירו (Baba Mezia, 8a). He adds that the questions raised by Raba do not imply that he rejected the principle; they merely indicate his abstract, theoretic interest in the matter, not any practically valid objections.

14, 15 are brief explanations of Bubu Mezia, 10 a and 12 b.

16. The Gaon explains the expression לפנים in Baba Mezia, 16 a. A Geonic explanation of the same expression was known to Rashi. The latter takes it to mean the inner chamber of the Academy, while our fragment takes it to mean the innermost recess of the heart.

17. This Responsum is found also in "", p. 90, No. 28. It contains a description of the different kinds of documents

enumerated in Baba Mezia, 16 b.

18. A short explanation of Baba Mezia, II a.

19. In explaining the Talmud passage, Baba Mezia. 9 b, the Gaon speaks of three different classes of society: first, the aristocratic class, consisting of the Nasi, the Gaon, and the Ab-Bet-Din; second, the middle class, scholars and merchants; and the third class, slaves, watchmen, and habitual tipplers. The expression Nasi is rather startling; the expected word is Resh Galuta. The supposition at once suggests itself that Gaon and Ab-Bet-Din likewise do not refer to the Babylonian institutions, but to similar officials in Palestine or Egypt. But this hypothesis is disposed of by the fact that the words for "watchman" and "tippler" are Persian, and no Babylonian or Egyptian would have resorted to this language. We are therefore forced to the inference that Nasi stands for Resh Galuta, as it sometimes does in both Talmudim 1.

20. The Gaon gives a definition of מובת המאה, and in explaining it he cites a Persian-Arabic saying, the meaning

of which I confess myself unable to determine.

21. This Responsum is interesting on account of its explanation of the word היגרא, which occurs in Buha Meçiu, 21 b, and, according to the Gaon, means "edge of a field."

י Comp. also Seder R. Amram, p או b: . . . . נשיאים ונאינים, and מ"ד, 4.

The Gaon evidently connects the word with the root אנד ', meaning "to frame", "to hedge about." However, he seems not to be right, as תיגרא occurs in the Targumim in the meaning of "staff," a meaning that suits the passage in Baba Mezia.

22. This Responsum likewise is interesting from a philological point of view. The Gaon explains הרארא (Baha Meşia, 20 b) to mean "blockhead," like the Arabic הוצאה (?). I cannot conjecture the etymological basis for this explanation.

23-25. These three Responsa are brief explanations of *Baha Mezia*, 25a, *Pesaḥim*, 47b, and *Baha Mezia*, 6b, below. They contain nothing new<sup>2</sup>.

26. This Responsum treats of the Halakah, אין הולכין במכוון (Baba Kama, 46 a), and offers several interesting variae lectionis.

27. This Responsum is allied with the last. It discusses a point in Baba Batra, 92 b, where the Halakah just mentioned, אין הולבין וכוי, is fully treated.

28-31. The last four Responsa offer explanations of *Baba Batra*, 93 a, 93 b, 95 b, 97 a. Responsum 29 is particularly interesting. The Gaon had a reading different from our text, and his reading is not without Halakic importance.

# (Leaf 1, recto.)

ו ואמ' רבנן מעשה רב ודקשיא לך מאי שנא מההוא נברא דורק גיטא לדביתהו<sup>®</sup> התם נמי נימא עד דמאטי גיטא לידה מאי דאמי הבא להתם התם רשות הרבים היא וקרוב לה וקרוב לו לא מחזק בידה דילה משום הכין אמל' שמואל לרב יהודה<sup>®</sup> התם חצר דילה היא אי גמי

<sup>1</sup> Did the Gaon think of snz, "bank of a river"?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For Responsum 25, comp. 7", 111.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The words אמל' שמואל לרב יהורה are not in our text of the Talmud.

ה איז לי אלא ידה נתניא בידה איז לי אלא ידה השליה י מקום . . . . עד דמטא לידה דתניא בידה איז לי אלא ידה וגה חצירה וקרפ' מניין תל' לומ' נתן בידה מכל מקום: ורשאילת <sup>3</sup> כגון שהיו מחצה התחת ל עודפות על העליונות הכי דאמי הכין חזינא דקא' תאני<sup>3</sup> היתה עומדת בראוש הנג וזרקו לה כיון שהגיע לאוור הנג הרי זו מגורשת הוא מלמעלה והיא מלמטה וזרקו לה כיוו שיצא סו מרש' הגג נימחק או נשרף הרי זו מגורשת ומקשינו הוא מלמטלה והיא מלמטה הא לא מינטר אמ' ר' יהורה אמ' שמואל כגון שהין מחיצות התחתונות היכא דיתבא היא עודפת על העליונות דבי זריה לה מלמעלה למטה אתינאית על ההיא טופינא דטפיא מחיצות תחת' על העליונ' והא דאמ' ראבא שלוש שמידות <sup>6</sup> בניטין דקאמ' וניטא בענין שבת ולענין חטאת אבל לענין גיטין הלכה היא: וניטא 16 דטאעי ביה סופר בדיתיהווייין או בכדן או בודן או בכל רטאטי חלי בז דרא לדרא ושפיר דאמו דלא עדיה גט מספר תורה דקאמר' הלכה 7 תוליו את השם עו ולא מיפסיל גיטא בהכיו ולשדורי ניטא 20 ביד ארמאה כיון דבאעי למימר בפני ניבתב בפני ניתחתם ולא מצי אמי פסול ואי דאיכא שהדי יש' 8 אחריני דשהדי על חתימת ידי דהלד שהדי נתינה הלך יש' <sup>8</sup> ועוד תנן מה בהדיא הכל ° כשיריו להביא את הגם חוין מחרש שוטה וקמו והסומא והנוכרי וקא'

עלה דנוכרי משום דלאו בר תורה 10 הוא והדאמ' ר' מיה בר אבא 11 אמ' ר' יוחנן

י שייל as in שיליש, Baba Kama, 32 b = שיליש; our texts read

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 77 a. <sup>3</sup> Ibid., 79 a. <sup>4</sup> = הההתנות

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read פידות; the copyist forgot himself, and after having written again wrote מירות, which is to be read שליש and מירות מולים.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> About the spelling with three yods, comp. Responsed der Geenim, ed. Harkavy, 13, 255, 436.
<sup>7</sup> Menahot, 30 b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> = ישראל <sup>9</sup> Mishnah Gillin, II, 5; Gemara, ibid., 23 a.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Editions: התירה; R. Hananel: כריתה. <sup>11</sup> Editions: רב אבי

20

25

30

# (Leaf I, verso.)

איז בעלה לפי שאינו בתורת גיטיו וקידושיו ואף על פי ששנויה אם היתה עברה זכתה לו וקשיא לד מה לענין אם היתה עברה זכתה לו לאין העבד נעשה שליח לקבל גם אשה מיד בעלה טובא מעליו בהדאדי וטובא שיכו בהראדי אח

היתה עברה זכתה לו הכיז פירושה הא עברה שיפחה דראובז היא וקאמ' אדון דילה דקא ניחא לי לאפיקיה לחירות לברא דהאוי לה והא בראיתא רבי היא וקאמ' רבי אי הא שפחה לאו עברה היא כוון דליתיה לולד דילה במעה ועדאו לא מתעבר לה לא שאווי מימריה שום מידעם אבל אם היתה עברה זכתה לו דראמי לולד דאיתיה בביתא ואיחידא

סו באבא באנגיה " וקאמ' ר' יוחנו אף על פי ששנויה אם היתה עברה זכתה לו זכיא ליה למשקל ליה גט שחרור להאיי ולד דאיכא בכרסה אפילו הכין אין העבד געשה שליח לקבל גט אשה מיד בעלה וכמא דמעינת בה נהרא לקמיה עד סופה דקאמ' וחד אמ' הינו טעמה דרבי בחזקה<sup>3</sup> דעבר 4 עובר ירך אמן ונעשה כמה שהיקנה לה אחד מן איבריה

v והא מתנ' דהזרק ל כל עריות שאמרו צרותיהן מותרות וקאתאני 16 בגוה תצא מזה ומזה וקשייא לך לא משכחת לה דתצא אלא מחד

כנון אחתיה דראיבן דאינסיבא לעלמא ואית לה צרה ומית ההיא איניש מעלמא ואול ראובו ונסבה לצרה דאחתיה לסוף אישתכח אחתה אילונית נפקינו לה מיניה

> מאי חצא מזה ומזה איבא האבא כלום מפקינו לה אילא מראיבו בלחוד: לאו הכיו סוגיה דהא מתנ' ולאו כי היכין דקשיא לך הוא אלא סוגיא כל עריות שאמרו צרותיהן מותרות ומאי נינהו שש עריות חמורות מאילו וכל' מתנ' מי איפשר למימר דאזל ראובו

ונסבה לצרה דאחתיה וקתאני תצא מזה ומזה הא קא הויינו בה בהדיא 7 יכול שש טריות חמורות מאלו יהו צרות אסורות אמרת וכ' עד יצאו שש עריות

<sup>1</sup> Gillin, 23 b. 2 Read צרפתים. 3 Read ' Rea

<sup>6</sup> Mishnah Yebamot, I, 3; Gemara, ibid., 13 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Yebamot, 3 b, where our texts have: שיהיו צרוהיהם . . . שיהיו שאני מרבה אף . . . שיהיו צרוהיהם

## (Leaf 2, recto.)

חמורות מאלו הואיל ואי אפשר לינסות לאחין צרותיהן מותרות דאין צרה אלא מאח: אי לא הכין מיטכחת לה כגון ראית להון יבמין להליו שש עריות והלכן הצרות האילו וניסאו לשוק והלכן שש עריות האילו וניתיבמו ונמצאו איליניות הלן צרות דילהון דאינסיבו לשוק כיון 5 דיבמות נמצאו איליניות ויצאו הלן צרות דניסאו לשוק מן ... בשליהן ומיבמיהו וכל הדרכים האילו בהן: ומנ' לו דהכיו היא ולא שיך ראובן דנסבה לצרה דאחתיה כל עיקר דקאמירינו מעל הלכו הצרות האילו וניפאו: ניסאו אין זינו לא תימ' תיהוי תיובתיה דרב המנונא דא' רב המנונא שומרת יבם שוינתה פסולה ליבמה לא לא " תיהף תייבת' והכין קתאני סז ניסו והוא הדין לוינו והאיי דקתני ניסאו לישנא מעליא: ואמרינו לישנא אחרינא איכא דאנירו ניכאו והוא הדין לזינו נימ' מסיע ליה לרב המנונא דאמ' שומרת יבם שזינתה אסורה ליבמה לא ניסאו דומא דמיחלפא בהאשה שהלך בעלה למדינת הים והשתה דרב המנוגא לאו הלכה היא דעיקרא מן גמארא דארושה ל דאמרי במערבא לית בז הילכתא כרב המנונא ומקשינו ואלא הקתאני שופירת יבת וכנוסה ומפרקינן המני ר' עקיבא היא דאמ' איז קידושיו תופסיו בחיבי לויו ומשוי לה כערוה; אבל ודאי דקשיא לך דאול ראובן וניסבה לצרה ראחתיה הא לא איירינו בנוה כל עיכר והא מתנ' ר' עקיבא היא דאמ' יש ממזר מחיבי לוין ותוב דקשיא לך נמצאו אילוניות קישיא 20 כולהו אמרינן א . . . א אמי היבין אטרינן בה נמצאו אילוניות קשיא לא קישיא לא סניא דלא הוי או כולהוו בכל חדא וחדא היני דלא מצית לה ליתה ומע' לו דאמרינן הכין דתנן " חמיש עשרה נישים פושרות וכול" וקתאני וכולן אם מתו או נמאינו? או נתגרשו או שנימצאו איילוניות וא:

25 או שמאנו הא נמי תיהוי כי הנך ג'" הכונס את יבמתו והלכה צרתה וניסת לאחר ונמצאת זו אילונית תצא מזה ומזה וקשיא לך מי איכא

אתה יכול לומר בחמותו ואם חמותו ואם חמין שנימצאו אילוניות

Read ". 2 Giffin, 80 b, and parallel passages.

s From the second אי till קקאני are the explanatory words of the Gaon.

ל Sofah, 18b; the reference מנארא בארושה given in the text is incorrect, as the passage in question is not found in the fourth chapter of Sofah, ברק ארשה, but in the second chapter, היה כנא.

<sup>5</sup> Read או לא אמי א.

<sup>6</sup> Mishnah Yebamot, I, I; Gemara, ibid., 2 a.

<sup>7</sup> Read name.

<sup>8</sup> Mishnah Gittin, VIII, 7; Gemara, ibid., 80 a.

יש ממור מיבמה אין המני ר' עקיבא דאמ' יש ממור מחיבי לאויו: בחר ! סופר גט לאיש ושובר לאשה ונתנו זה לזה ובו' ושאילתה לרת בחוא קאמא או הלכה כר' אליעזר אן הכין מהויא מילתה תנא קמא פתמא קאמ' 30 אתא ליה ר' אלעזר פרשה למילתא אם לאלתר מצאה הרי זה גם אם לאחר

## (Leaf 2, verso.)

זמן יצאה אינו גט ואתא ליה שמואל ורב אדה בר אהבה <sup>2</sup> ושבקוה למימרא דתנא קמא לגמרי וקא האווי במימרא דר' אלעזר היבי דמי לאלחר והירי דאמי לאחר זמן הכין מהויא מילתא דסוגין כר' אלעזר כשמואל <sup>3</sup> ורב אדה בר אה' בטינו לאותובי תיובתא לשמואל תני לא כל הימנו שלבעל ראשוו ב לאבד זכותו שלבעל שני בשלמ' לרב אדה בר אהבה דאמ' עמדו ונישאו הינו דאיכא בעל שני אלא לשמ' דאמ' כל זמו שיושביו זה הא לאלחר הא ליכא ניסו אין האכא כלל מאי שני קשיא הא מתנ' לשמואל ומפרקינן אליבא דשמואל זכות הראייה לשני וקם ליה שמואל במילתיה ולא איתיתב ושמואל ורב אדה בר VII אהבה הלבה כשמואל — גם 4 קרח הכל משלימין עליו ומאי משלימיו עלין עדים סו דקאתני אפילו קרוב והשתה גט קרח ליתיה וגט מקושר ליתיה ולא טברינו בהוז מעשה וסלקוה רבנו לגט קרח דקאמ" מאי טעמ' דגט קרח גזירה משום כולכם וזימנין דהאוין ז'ח'ט' ואמל' כולכם חתומו ופאיש חד דלא חתים ולא קא מקימא שליחותיה דבעל הילכך גזרו ביה רבנן וכן מקושר כי דקאמ' 5 אתרא דכהני הוא דהוה קפדי ומגרשי נשיהן והשתא לא נהוג גם עונו מקושר משום דלההוא אתרא דכהני הוא דתקינו להון רבנן: ודשאיל׳ 16 אפטורפא בנזדמנה לו דרך יכיל למנויי הוא אפטור' אחרינא או לא כד ראינו דלא יכיל למנויי אפטור' חליפיה מאי טעמ' דמיתנא לדיליה הוא דהימניה ולא הימניה לההוא אחיר דההו הקמיה ולא מנייה ולא סמד עליה: דאמרינן בשלמא שביב מרע הימניה לדיליה על ממוניה סם דממונא דנפשיה הוא וכל דבר עביד ביה אלא אפטור' מי יכיל למינויי אפט' על ממונא דלא דיליה הילכך לא יכול אלא מה תקנתו ליתי לבי דינא ולימא קמי בי דינא דאנא נזדמו לי דרד ואיני יכול לעמוד וניסתלק

<sup>1</sup> Mishnah Gittin, VIII, 8; Gemara, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 80 b.

Read . . . יושמואל and as to the difference of opinion between Samuel and R. Ada bar Ahba . . . "

<sup>4</sup> Mishnah Gittin, VIII, 10; Gemara, ibid., 81 b. 5 Baba Batra, 160 h.

גד בבי דינא ולוקפון בי דינא אפטור' מן בית דינא ודוכתא דליכא מילחא למימלח בישראי אם אן אפשר לאוכלו צלי מביא חתיכות בשר 25 ומניחו לפניו ומרתיח את הקדירה ער שיעלה עמוד ונוטל חתיכה אחרת וחוור ומרתיח עד שעלה עמוד והוור ומוטיל ' חתיכה אחרת ער שייכלה בישר ודבר זה אפור למוסרו לנשום ולעמי הארץ א שאין יכולין לעמוד על הולכות חליםה: ודוכתא דמצלו בה וליכא ז' למיקרא בסיפרא תנן ומתלתי " ושפיר דאמי
 מפי עדיף מלמיבטל

## (Leaf 3, recto.)

בצ לבניו כיון דלא ישקלין בלא שבועה ושבועה לא יכלין לאישתבועי......

בסף "דפליג רב ושמואל" אתא ליה ר' אבא שקלה למילתא דקא" מתניתין כותיה

בסף "דפליג רב ושמואל" אתא ליה ר' אבא שקלה למילתא דקא" מתניתין כותיה

דרב וקראיי כואתיה דשמואל" או לא מו דקאמריינן "תאני ר' חייה לסיועי לרב הלכ'

בלצ מאימטרא בדבי ר' חייה ור' אושעיה לא תיתבו תיובתא מינה משבשתא היא ולא

דלא איתמרא בדבי ר' חייה ור' אושעיה לא תיתבו תיובתא מינה משבשתא היא ולא

בדא איתמרא בי מדרישא לתרוצי: והא דקאמ' "" מה פיו שאין מחייבו קנס מחיבו שבועה

ודאי הכין היא ולית בה קושיא מחיבו שבועה מודה מקצת מענה ישבע:

ואין מחיבו קנס כגון ל' שלעבד ג' שלאונס ושלמפתה וק' שלמוציא שם רע ונזק וחצי נזק

נמל' שסימה את עין טבי עבדו והיה שמח שמחה גדולה מצאו לר' יהושע אמר לו

יהשע "ו אי אתה יורע שמבי עבדי והיה שמח שמחה גדולה מצאו לר' יהושע אמר לו

יהשע "ו אי אתה יורע שמבי עבדי יצא לחירות אמר לו במה "י אמ' לו שכבר "ו

על פי עצמו אנת איתיה לך קושיא דלא דאמי ואמרת מעמה דאמ' לא חבלתי מעולם "ו

על פי עצמו אנת איתיה לך קושיא דלא דאמי ואמרת מעמה דאמ' לא חבלתי מעולם "ב

<sup>1</sup> Read trans or trops.

<sup>2 =</sup> שונים וכישלטלים; comp. Seder R. Amram, 29a, and Responsa Collection, Mantua, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read אין אדם. <sup>4</sup> Shebuot, 48 a. <sup>5</sup> Mishnah Shebuot, VI, 1; Gemara, 38 b. <sup>6</sup> Shebuot, 39 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> = הוכה כשמואל או לא Read א הוכה הוכה הוכה <sup>9</sup> Shebuot, 70 a.

<sup>11</sup> Baba Mezia, 3 b. 12 Baba Kama, 75 a. 13 Not in our texts.

<sup>14</sup> Our texts have למה Comp. Mishnah Shebuol, VII, 3.

ותפים ליה לחובל ואמל' חבלת בי כי מודי ליה משלם על פי עצמו ניהו או בתביעותא דניחבל יוצא דתפים ליה וקאים קא משלם ליה הילכך לא דאמיא אווא הא מילתא להא מילתא כל עיקר: והא דאמ' ' ראמי בר חמא המגביה מציאת חבירו קנה חבירו הילכ' היא דקאמ' ר' אמל' רב אתא בריה דרב אויה לרב אשי דוקיה

> 20 דראמי בר חמא מיהיכא ומשנינן כמא<sup>2</sup> שינויי וסלקינן אלא שמע מינה המגביה מציאה לחבירו קנה חבירו וכי תימא משום ראבא ראבא אימלך <sup>8</sup> בעלמא קאמ' ושקולה בעל' דקא משקיל ליה לעולם אימלך <sup>8</sup> לא קנה חבירו ומסקאנא 4 קאמרינ' אמ' ראבה בר בר חנה <sup>8</sup> אמ' ר' יוחנן המגביה מציאה לחבירו קנה חבירו ואם תאמר משנותינו דאמ' תנה לי ולא אמ' ליה <sup>8</sup>

25 זכי לי: ואף רב נחמן הס<sup>7</sup> הדין סבירא ליה דקאמ<sup>8</sup> מילא ונתן לחבירו רב נחמן אמ' כרגלי מי שניתמלאו לו רב ששת אמ' כרגלי הממלא והויינין בה כמא<sup>2</sup> ואמרינן במסקנא אילא הכא במגביה מציאה לחבירו קא מיפלגי רב נחמן ורב ששת מר XIV סבר קנה חבירו מר סבר לא קנה חבירו: מציאת פועל

30 דקאמרינן 1 בקרקע עולם או ברש' הרבים אי נמי בקרקע שלבעל הבית בזמן שאין בעל הבית עומר עימו דקאמר' אמ' 8 עולא

# (Leaf 3, verso.)

... שעומד בצד שדהו הו וכין אמ' ר' אסי וכין אמ' רבה בר בר חנה אמ' ר' יוחנן <sup>10</sup> אבל אין עומד בעל הבית בצד שדהו מציאת פועל לעצמו: ודשאילת מאי איכא " בין נכוש עימי לעדר עמי לעשות עמי מלאכה היום כך הדין נכוש עימי קים שיעוריה וכין עדר עמי קים שעוריה והכי קאמל' בעל הבית לפועל נכוש עימי ד' ה' שעות וכין עדר עמי דכיון דכוליה דיומא לא משעבר ליה לבעל הבית בההיא שארא דשעות דלא משעבר ליה לבעל הבית כי משכח מציאה לעצמו והינו דקאמרינן מציאת פועל לעצמו אבל אמר לו עשיה עימי מלאכה היום כיון דמישעבד ליה כוליה דיומא מציאתו לבעל הבית לאו טובא איבא בין נכוש עמי לעדר עימי לעשות עמי מלאכה לבעל הבית לאו טובא איבא בעבד נוקב מרגלית עסיק דמלאכתו חשובה הרבה הרום: ור' יוחנן אמ' האבא בעבד נוקב מרגלית עסיק דמלאכתו חשובה הרבה

<sup>1</sup> Baba Mezia, 8 a.

<sup>2 -----</sup>

<sup>3 =</sup> אימא לך.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Baba Mezia, 10 a. <sup>5</sup> Editions and MSS. read דייא בר אבא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This is also the reading of MS. M. <sup>7</sup> Comp. note 2, p. 106.

<sup>8</sup> Bezah, 39 a. 9 Baba Mezia, 11 a.

<sup>10</sup> Baba Mezia, 11 a. The reading of our fragment agrees with MS. M., comp. Rabbinovicz, Var. Lect., ad loc.

11 Baba Mezia, 12 b.

דכיון דמייטתכיר י' זוזי ביומא אין רבו רוצה לשנותו במלאכה אחרת ומפח דעתיה דבעל הבית לא משגיל ליה לענין מציאה משום הכין מציאת פועל לעצמו: ראבה אמ' במגביה מציאה עים מלאבה דלא קא פחתא מלאכה דבעל הבית מש' הכא מציאת פועל לעצמו: רב פפא אמ' בהדי ששברו ללקט מציאות והיכי דאמי דקפאי אגמא כוארי בהדי כוארי אישכחה לההיא מציאה ולא קאפסדא מלאכה דבעל הבית משום XVI הבין מציאת פוטל לטצמו ודשאילת לפנים ולפני לפנים מאי גיהו הבין פירושה: אמ' ראבה זו אין צריכה לפנים האי שמעתא לא עמיקא ולא נפייט הוייה ולא צריכא עומקא דליבא אבראי אבראי דליבא אידיע מערי שטרי דליבא: שטרי אמל' אביי טובא עמיקא וצריכא ג...י דליבא: שטרי ב חלטאתא ואדרכתא" חלטאתא שטרי ל כידמתרגם לחלוטיו: אדרכאתא גברא דפקד מו דינא ולא יהיב מאי דאית עליה כתבינו לאידר אדרכ' אניכסיה: הנפק כנון דכתיב ביה כתבא דנן נפק לקדמינא ופסיק ביה דינא ולאו שטרא דעדים בלבד דעדאן אנוע צריר למיפה לבית דינא להיוטיה: כיר אמ' חד' וכיר אמ' חדא ולא 26 פליני: הכין פירושה מי סברת חדא מילתא היא ופליגין אמורי על הדאדי מר אסיר ומר שארי מר מטמא ומר מטהר ופליניו על הדאדי הלין ב' נינהו מר אמ' חדא ומר אמ' חדא ולא פליג על הדאדי מר מורי בדמר ומר מורי בדמר: אוא דקא קשיא לך דאין 9 אדם חשוב הוא קאני ואין אינש זילא xix 11 הוא קאני ואי אשה חשובה היא קניא אם כין מאו לא קאני

## (Leaf 4, recto.)

הכין פירש דאמרינן "ל לענין מציאה רכוב בשדה קנה בעיר לא קנה ומקש' רכוב בעיר אמאי לא קנה ומסקנא או נשיא או נֹאוֹן או אב' " דאדם חשוב הוא קני כשהוא רכוב בעיר מאי שע' דלאו דרכיה לסגויי בכרעיה ואו איניש זילא היא כנון עבדא או מיכורי מו או גאוסין "ו או אינוש

<sup>1</sup> בישים. <sup>2</sup> This reading agrees with that of MS. Rome II. <sup>3</sup> Baba Mezia, 16a, <sup>4</sup> Editions and MS. השני בז.

<sup>5</sup> Read 'mz. 6 Baba Mezia, 16 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read שטרי צרק, as given in the Geonic Collection שטרי צרק, p. 90 a.

<sup>8</sup> Baba Mezia, 11 a. 9 Ibid., 9 b, top.

5 דוילא נפשיה עליה קאני ואי אשה חשובה דלאו דרכה לסנויי רעיר בכרעה קאניא: אבל אנשים אמצעיים כנון חלמ' חכמ' או מוח' או בעלי בתים וכי היכי דאמרין טעיית מן אוסא בא"נים" ו דדרכו להלד ברגלו

בעיר לא קאני כשהן רכובין בעיר: ודשאלת<sup>2</sup> היכי דאמי טובת הנאה xx אינה ממון לקנות ממנו בחליפין הכין פירוש כגון איתתא דובינתה

10 לכתובתה שוי ק' זוזי בכ' זוזי כי דאמרין בטעיית דרב כעבתין אמא להא ואמא עליהא 3 או דאמרא ליה אי מאת בעל קמת לה כתובת אי ברשותאי שהיל לד שוי ה' בכ' ואי מיתא ההיא איתתא קמת לה כתוב' בחיזקת בעל ואזלי כ' זוויך וקאמר' לא אלימא הרא מילתא לקנות ממנה בחליפין רב

בבר אמ' דעת אחרת מאי ניהן: לפנים יר' יוחנו אמ' הנמושות בבר מפרשין האני דאזלו על תיגדא ומאי ניהו גבול על כל שדה ושדה ר' שמש'

בו לקיש אומ' ליקט בתר ליקט לקט אחר לקט דלית בה ממשא אילא דבר מועט תרארא 6 הכי קאמל' ר' אבה לרב עטרם כגוף אטום בעולם XXII

שאן בו חלל דלא קא ידעת פירוש דשמעתא כל עיקר ובלשון קדר 7 הוצאה מון: טיבעא מכריז° דלא מכריז לא כסף ולא מטבע סתם אלא XXIII מטבע שלמלך פלני ושלמדינה פלונית: מן הצאן ולא מן הפלנס ° xxiv

21 חבין פירושה שה בן שנה איל בן שתי שנים כגון שעברו יג' חדש או

יב' חדש יצא מכלל שה ולכלל איל לא בא ופלגם שמו; וששאל' xxv היבי דאמי מינין הראוי לענין מעשר 10 לענין מעשר בהמה דקאמר'

כאיזה צד הוא עשה כונסו ועשה לו פתח קטן כדי שלא יהו ב' יוצאין בבת אחת ומונין בשבט א'ב'ג'ר'ה'ו'ז'ח'ט' יצא עשירי סוקרו בסיקרא ואומר

זה מעשר יצאו ב' בתשיעי אף על פי שהוא קורא אותן ט' כיון ש... " פוטר עימו אחר שהוא ראוי לעשירי פוטר את כולם והינו מוניו הראדי

ורשאלת <sup>12</sup> המוכר שור לחבירו ונמצא נגחן הילכ' כואתיה דרב או הילב' כשמואל הכין חזינא דהלכת' כשמואל חדא דקיימא לן בעלמא 17 רב 30 ושמואל הלכה כשמואל בדיני ועוד קימין חכמין כואתיה דתניא 1 שור

<sup>1</sup> Reading very doubtful, and as it stands gives no sense. מֵן בְּּקָשׁ, "he who does not belong to the average classes of men," would fit in <sup>2</sup> Baba Mezia, 11 b. very well after גאוסין in l. 4.

3 I am unable to explain this phrase satisfactorily.

4 The copyist was going to give Responsum XVI here, but reminded himself in time that he had written it on the previous page.

5 Baba Mezia, 21 b.

11 Read NUTE.

12 Baba Kama, 46 a; Baba Batra, 92 a,

14 Baba Kama, 47 b.

<sup>6</sup> Ibid., 20 b. <sup>7</sup> Arabic?

<sup>9</sup> Pesahim, 47 b. <sup>10</sup> Baba Mezia, 6 b, below. 8 Raba Mezia, 25 a.

<sup>13</sup> Bekorot, 49 b.

(Leaf 4, verso.)

שננח את הפרה ונמצא עוברה בצידה ואין ידוע אם עד שלא ננחה ילדה או מישנגחה ילדה משלם חצי נזק לפרה ורביע לולד דברי סמכום וחכ' אומ' המוציא מחבירו עליו הראיה: ותוב קאמ' אמ' ר' שמואל בר נחמני אמ' ר' יונתו ' מניו למוציא מהבירו עליו הראייה שנ' מי בעל דברים יגש אליהם יגש ראייה ה אליהם ואף רב אשי הם " הדין סבירא ליה כי בהי לא " קשיא הא קרא מצרוך ליה ומפיק ליה לדרב נחמן אבל לכמוציא מחברו עלין הראיה כשמואל סבירא ליה בקאמ' מחקיף ליה רב אשי הא מילתא למא לי קרא דכייב ליה ראשיה' איהו ב אזיל לבי אסיא אלא קרא למאי אתא לכיררב נחמן הילכך מן הלין טעמ' בספסא דוביו לשחיטה וובין לרידיא ובאקי? בסרא וקם בדמי רידיא רב סבר בתר 10 רוביה אזיל ושמואל סבר כי אמרינו בתר רוביה אזיל ושמואל סבר כי אמרינו בתר רוביה אזיל הני מילי לענין איסורא אבל לענין ממונא המוציא מהברו עליו הראיה וכן הלכה: ודכתבת אי שמואל קשיא הא° מום אחר וסנפו בין המומין מאי קשיא הא שמואל והא המכר פרה לחבירו ר' יוחנו לא שמ'"ו בכל התורה כולו גברא <sup>11</sup> אגברא קא ראמית: והמוכר <sup>12</sup> בה לחבירו ונמצא גגב או קובוסטוס הניעו הילכתא היא מאי טעמ' דלא מותבינו תיובתא או סייעתה אלא מו מתנ' או מן בראיתא דהל' היא ורכתיב 13 זרעוני גינה שאינן נאכלין נותו לו דמי זרעו ואף על גב דמתנ' קאתני xxviii אפילו זרע פייטתן אין חיב באחר' הקאמרינן בדוקא דגמרא תנא קמא נמי הכי קאמ' זרע פישתן הוא דאין חייב באחר' הא זרעוני שאין נאכלין 20 חיב באחריותן אימא הכין מסקאנא דכי יהיב ליה דמי זרטו יהיב ליה דקא אמרינן מהו נותן לו דמי זרעו וכי תימ' קאתאני יש אומ' הוצאה אם בא יוט אומ' יחיד הוא ויחיד ורבים הלכה כרבים": וראמ' רב הונא אם בא לנפח מנפח 15 את כולו קיצותא כי דתני במתנ'16 המוכר פרות לחברו הרי זה

י אמ' ר' יינהן is not in our text, but it is found in the MSS. of the Talmud, comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The writer first abbreviated הכי לבית to 'כה, then changed his mind and wrote it out in full. 3 Read it.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Editions and MSS, read באינה or כיבא instead of ראשיה.

ה Read דובין הפסכר. <sup>5</sup> Editions omit איהו, but MSS. have it.

<sup>8</sup> Repeated by mistake. 7 Read ויקיר or ויקיר.

<sup>11</sup> Erubin, 82 a, top. 10 = mmm.

Baba Mezia, 80 a.
 Baba Batra, 92 b. 13 Ibid., 93 a-93 b. 14 Berakot, 9 a.

ילופוה מופה ביופה אלופוה ביופה ביופה.

<sup>16</sup> Baba Batra, Mishnah, VI, 2; Gemara, ibid., 93 b.

מהבל עליו י' טמפות ' לסאה וכ' מתנ' ואפילו עדשים דקאמר' עדשים 25 איצטריכא ליה מהו דתמ' כיון דמיקר אקרו <sup>2</sup> להו אימ' ניקבל רובי <sup>3</sup> קמלו <sup>1</sup> דלא כולהו להים גבול דאמור רבנו במתנ' אבל כי אתנו עליה הכל לפי תנאו והא דרב XXX הונה כד אתנו עליה היא מקפא 5 חמרא מעולה שבמעוליו דראוי למישירייה בקידרא מרצופא ז דמיזרב: על קרנאתא : חמרא גרועא דלית ביה אלא מראית בעלמא: ודכ'<sup>7</sup> הא דאמ' ר' יוחנן משום ר' שמעון בן יוצרק xxxI 30 דשאילת מו קדמ' לפרושה לך לכולה הכין פירושה ..... שמרים

## XIII.

Fragment Taylor-Schechter, vellum, two leaves, size 28 × 22 cm., small square hand, represents the remainder of a collection of Geonic Responsa. The Fragment is badly damaged; it is especially regrettable that the first two lines of leaf 1, recto, are practically missing, as there is reason to suppose that they contained the name of the author. Fortunately, the few letters left on the second line are sufficient to give us a clue. The letters איז probably are the last of the name Natronaï, and the superscription of the Fragment may have read as follows: תשובות לאדננו הגאוו מר רב נטרונאי זכרונו לברכה. This assumption is confirmed by internal evidence, derived from the separate Responsa. As will be shown when we come to consider them in detail, they contain opinions known, through other sources, to have been uttered by Natronaï ben Ilaï, the Gaon of Sura.

In its present form the Fragment contains eighteen Responsa. Of some of them the contents cannot be satisfactorily described on account of the damaged condition of the Fragment.

I. The first Responsum deals with the question as to whether a benediction is to be said while washing the

<sup>1</sup> Read neuro 'T. <sup>2</sup> Phonetic orthography for דמיעקר אעקרי.

<sup>\*</sup> Baba Batra, 94 a. 3 Editions and MSS, read differently,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = מקפה, Baba Batra, 95 b.

<sup>6</sup> Read פורצמא.

<sup>7</sup> Baba Baira, 97 a.

hands before the grace after meals on the Passover-night. The decision of the Gaon agrees with that given in the Seder Rub Amram, 40 a, which holds that a benediction would be out of place. The two passages coincide, not only as to content, but also as to verbal expressions, and one is thereby tempted to conjecture that Rab Amram, in his Responsum, excerpted Natronai's decision in this case as in many another. That the custom of pronouncing a blessing over the washing of the hands before the grace after meals on the Passover-night prevailed in those days, we know, and not alone from the negative proof of the Gaon's adverse decision. It is expressly prescribed in the Haggadah of the Genizah published by Mr. Israel Abrahams in the Jewish Quarterly Review (X, p. 42). The perpetuation of this custom in the Passover-night meal is a highly characteristic phenomenon. It is not the only one for which this meal has served as a medium of preservation. There can be no doubt that at one time a benediction was always said over the washing of the hands before grace after meals, no matter what the season or the occasion 1. The custom fell into desuctude 2, but it was saved for the knowledge of posterity by the Passover-night meal, the typical Jewish meal, which gathered up and preserved numerous customs at one time or another generally observed. The washing of the hands before eating "Karpas" at the beginning of the Seder can also be explained only on the same principle. In ancient times the ablution and the blessing always preceded, not only the eating of bread, but also the eating of a vegetable with a liquid (מבולן במשקה)3.

<sup>1</sup> Hallin, 105 a. The statement of the Baraita, בים ראשונים ואהרונים הובה admits of no other explanation than that the washing of hands before the grace after meals was quite as important as, if not more important than, the washing at the beginning of the meal, the remark of the Tosafot (see s.v.c.) to the contrary notwithstanding. Comp. also Tamhama, ed. Buber, Balak, 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the authorities quoted by Joseph Caro in his Bet Yosef, Orah Hayyim, 181.

Some rigorists insisted upon the observance of this Halakah, even in

Become obsolete in post-Talmudic times, it yet lingers on in the Passover-night meal, though even there it is shorn of the benediction; the ablution alone remains.

2. The second is the famous Responsum by Natronaï Gaon on the "Order of Benedictions," hitherto known to us only by references to it made by Amram Gaon in his Seder (1 a et seq.), by Abraham ben Nathan in his Mankig (6 b, 7 b), and many others of the older authorities. As this Responsum forms the nucleus of the Prayer-Book, it will be well worth while to consider it in detail.

In the Benediction אלהי נשמה occurs מולה ', in agreement with the German and the Byzantine ritual, showing that יה is not a later addition, as Baer supposes. The idea underlying the addition of מול is that the soul, whenever it is separated from its body, as it is at night, is pure, in spite of its owner's sins, and every morning returns to him pure and clean. Another noteworthy expression is nistead of יממי instead of יממי instead of יממי, occurring twice in this Benediction. Are we permitted to assume, on the basis of the Palestinian word in that this Benediction is of Palestinian origin?

The order of the short Benedictions in the Morning Prayer (ארכות הטבוב) is the same as that given in the Seder Rab Amram, with the exception that it omits the blessing עוטר ישראל. This can be taken as additional evidence of Natronaï's authorship, as Zedekiah ben Abraham Anaw, in his Shibbale ha-Leket (ed. Buber, 3), states explicitly that in the "Order of Benedictions," by Natronaï Gaon, the blessing עוטר ישראל with the under of Benedictions.

In the Eenediction נומל חסרים two considerable variants are offered by our Responsum. It has neither והנמלנו at the end of the Benediction proper, nor as the closing words of the final sentence. That the words לעכוו ישראל are a later addition is corrobo-

post-Talmudic times, but without success. Comp. Bet Yosef, Ora' Ḥayyim, 158.

<sup>1</sup> Comp. Ratner, on Yer. Berakot, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also Rabbinovicz, Variae Lect., to Berakot, 60.

rated by the fact that they do not appear in the Seder Rab Amram, and that Isaac of Corbeil in the ממ"ם (151, Kopyst edition, 12a) has לברותה instead of them.

The Priestly Blessing after החורה is not known to Natronaï Gaon. From the remarks of the Tosafists (Berakot, 11 b, s.v. מככר), and the Manhig (ed. Berlin, 9 b) of Abraham ben Nathan, we learn that to say it after the ברכת החורה was a French custom, and we may assume that it was not known to the original Seder Rub Amrum either, but was put into it as a later addition. In connexion with this it may be mentioned that it is equally unknown to the Byzantine ritual.

The selections from the Talmud and the Midrash after the early morning Benedictions are the same as those in the Seder Rub Amrum and in all other rituals, with the exception of the Byzantine, which does not contain אַרְּבָּיִי. The reason assigned for the practice of reading these selections as a part of the liturgy is practically the same as that given in the Seder Rub Amrum, and both authorities go back to the same Talmudic passage for it, though each has a reading of his own of the Talmudic passage.

The Benediction מקרש שמו ברבים does not occur in our Responsum, and that it is of later origin appears from the fact that in the Roman ritual it is recited without שם or שם, the very form used in the text of the Manhig (ed. Berlin, p. 7 b) and by Maimonides.

It is very remarkable that this "Order of Benedictions" has no blessing over the Țallit. Are we to assume that at the time of the Gaen Natronaï the Țallit was not worn generally?

The last Benediction in the Evening Prayer as given by our Responsum reads: אמולך בכבודו תכויד על כל מעשה, which differs from all liturgical forms known to us.

3. The third Responsum is the decision of the Gaon,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notice that the words ורב נשרנאי in the Manhig belong to the sentence preceding them, and not to the following one.

based on Baba Batra, 91, prohibiting the purchase of produce for speculative purposes, to raise prices and control the market.

4. The fourth deals with the subject of usury, giving the opinion of the Gaon, that it is forbidden to charge a higher price for goods because they happen to be sold on credit. He puts this practice in the category of usury. The identical Responsum is found in the Geonic Collection The identical Responsum is found in the Geonic Collection (p. 40 a), where it is ascribed to שערי צדק (p. 40 a), where it is ascribed to שערי צדק is usually assumed that this is a misprint in or a false reading, for הלי , and it is therefore generally credited to Hilai Gaon. But it is not impossible that the reading was understood. He took לרבנו נטרונאי בן הלי , לרכני ב' הלי , which he abbreviated to an, and then he omitted the 's standing for , which in his reading was superfluous.

5 and 6. These two Responsa deal with questions of איסור והחד. The contents of the first of them it is impossible to make out, on account of the damaged condition of the Fragment. The second considers the question of the signs classifying a bird among the permitted species. The view of the Gaon is the same as that mentioned by Maimonides (מאבלות אסורות, I, 19) as the view of the Geonim. Comp. also Responsum 14 of our Fragment, and Tur, Yoreh Deah, 82. In the course of the discussion the Gaon mentions that the bird אווס, occurring in the Talmud, Hullin, 62 b, is a marsh-bird, which disposes of its identification with the wren, made by Lewysohn, in his Zoologie des Talmuds (p. 178), and by others.

7. This Responsum is a brief explanation of the Talmudic passage *Baba Meşia*, 85 b, in which the great merits of R. Ḥayya in connexion with the revival of learning in Palestine are dwelt upon.

8. The eighth Responsum tells the Gaon's opinion on

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Is it likely that the suffix n in this name is the Persian oi, as in אַקא for אָקא, and in other names?

the subject of corporal punishment in schools, in the following words: "Children naturally can be taught only with the help of the ferule. . . Therefore small children, and even big ones, if they are naughty, must have it applied to them. It does not matter, when the children are healthy, if they are caused considerable pain. But if the teacher uses the same method with small and delicate children, he is a barbarian, and he should be warned not to do it. If he persists after two or three warnings, he should be dismissed."

9–12. These four Responsa deal with liturgical questions. The first of them contains the decision of the Gaon, that in the Musaf Prayer the Biblical verses describing the sacrifices of the day are not to be recited. The same decision is quoted, on the authority of Natronaï, by Ibn Giat, ששחד, II, 26.—The second of this liturgical group gives the form of the Benediction as אין in the Shemoneh Esreh. It is nearly identical with the form in Lev. R., VII. 2, in Pesikta, ed. Buber, XXV, 158, and in the Genizah Fragment published by Professor Schechter, Jewish Quarterly Review, X, 657.—Of the third only a few words are legible, and they give the form for the שיבור רשעים, which closes with אינובר רשעים, as in the Seder Rah Amram and in Maimonides. The Byzantine ritual also has אינובר רשעים, though with the addition

13-14. Both these Responsa deal with the question of the species of permitted birds, but only the second of them is in a legible condition. At first sight there seems to be a contradiction between the decision here given and that in the sixth Responsum, but in reality the contradiction is only apparent. It should be borne in mind that the circumstances of the two cases respectively are different. In the sixth Responsum we are dealing with the case in which און בוכם ועוניה בעויה באוין בעויה בעויה בעויה באויף. Comp. Joseph Caro, Bet Yosef, Yoreh Deah, 82.

15. This Responsum, found also in the Seder Rab Amrum,

19 a, gives the rule that every attendant at the services in the synagogue must conform, outwardly at least, with the accepted order, standing when the other worshippers stand, sitting when they sit.

- 16. The Gaon here renders the decision that a scholar is bound to interrupt his very studies to join a funeral cortège if it does not count the required ten men, no matter whose funeral it may be, whether of a child, a woman, or an ignoramus. This decision is quoted on the authority of Natronaï, in Ibn Giat's , 237.
- 17. From this Responsum we learn the interesting fact that the custom of using Mazzot for עירובי הצירות is as old as the eighth century. The Gaon mentions Rab Phinehas as the first to introduce the custom, and it is very probable that this Phinehas is identical with Phinehas the brother of Mar Samuel, the contemporary of the Gaon Ḥaninah, who are mentioned in connexion with the redaction of the Midrash Esfah. Comp. Yalkut, I, 736 <sup>1</sup>. Until now the custom could not be traced beyond the thirteenth century. Comp. Shibbale ha-Leket, ed. Buber, 71 <sup>2</sup>.
- 18. This short decision by Natronaï has evoked a lengthy refutation from Haï Gaon, published by Horowitz in הנרתן של ראשונים, 251-6. The matter in dispute between Natronaï and Haï is whether it is allowed to milk cows on a holiday, the former forbidding it, the latter permitting it in direct and explicit opposition to Natronaï. A reference to this Responsum by Hai is found in the הלבן הלבה .... דחולב לתוך הקרירה אבל לא לתוך הקרירה אבל לא לתוך בתב כרפסקינן הכין חוינא לרב האי גאון שבתב כרפסקינן

1 Comp. however, Brüll, in his Jahrbücher, II, 82, note 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the אשכל, fol. 74 d (183), of the Karaite Judah Hadassi, who opposes this custom of the Rabbinites, and Vidal de Toulouse, on 'Erubin, I, 16.

# (Leaf I, recto.)

|          |                                                |                                            |                                                                                                 | 10                                                                       |                                          |                                                                                |                                                                       |                                                                      | 0                                                                              |                                                                                |                                                                              |                                                                                          |                                                                              |                                                                                                                                                    |
|----------|------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>לביי | ייל יילי - ייי ייי ייי יייי יייי מבר' על נמילה | של אחר המן מוון רחיצת ומה ניישתנת נמילה וו | מכל נפרלות השנה ה הילבך פימן זה של מעות הוא? ואין מברבין אלא על רחיצה<br>שבשחרות מ <sup>6</sup> | אבל בשווצא מבית הביסא חיין מיציאה של שהרית אין מברבין אלא אשר יצר בלבר • | וששאלתם לפרש לבם כוה הן כואה ברכות כך הן | אמרו חכמים בהרואה מקום 4 כרפתח עיניה מאי א' כי לביש מאי א' וכולן ומשמע דכל אחת | ואחת 6 לומרה בעיתה ובמקומה אלא מישום המינוף לכה ביון שנינער אדם משנתו | אסור לברך אפילו ברכה אחת עד שירחוץ ידיוי הכון לקראת איך' ישר'" לפיכך | סז ביון שעומר אדם משנתו ניפנה ומחקן עצמו ונוטל ידיו ופניו ורגליו ומברך על הסדר | וכיון שאין לו רשות לברך ער שנוטל יריו נימיגא מתקן את עצמו לברבות ולתפילה באותה | רחיצה לפיכך חבי לברך בא' יי אינו' מ' העו' אשר קדש' במצ' וציונו על נטילת ירים | ווה הוא סדר ברכות אחר נטילת ירים ב' א' י' א' מ' העו' אשר יצר את הארם בחכמה וברא בו נקבים | נקבים וחללים חללים גלוי וירוע לפני בסא כבורך שאם יסתם אחר מהם או אם יפתח אחר | Read with the comp. Scient B. Annum, 40 a. 'Read Divid.' Bendrol, 60 b. 'Bendrol, 60 b. 'Read with 'Read Divid.' Comp. Bendrol, 23 a. 'Read with.' |

1 Read warner. 5 Read ann Tinn.

20 אתה נפחתה בי אתה נטלתה הימני ואתה החורתה בי ואתה עתיר ליטלה הימני ואתה עתיר 25 ב' רוקע הארץ על המים ב' אשר הכין מצערי נבר ב' שלא חיסר מצורכיי עלום שהיא ברכת מנעלים • -ז מהם שאי איפשר להתקיים אפילו שעה אחת ב' רופא בל בשר ומפליא לעשותי ב'.. גביה שפל"...ב' פוקח עיורים לומר בכל אחת ואחת מלכות והוברת השם שבך אמרו חב 1 א' רב כל ברכה שאין בה מלבות אינה ברכה ור' יוחנן א' כל ברכה שאין בה הוכרת השם אינה ברכה ואף על גב רא' אבי כותיה דרב מסתברא מיהא מצוה מן המובחר למימר תרוויהו הוברת השם ומלבות • ואום, אחר שתים .... נשמה שנתתה בי מהורה היא אתה יצרתה אתה משמרה בקרני להחזירה בי לעחיר לבא וכל זמן שהנשמה בקרבי מורה אני לפניך ארון בל המעשים ב' א' י'י המחזיר נשמות לפגרים מתים בא' י' אינו' מ' העו' אשר נתן לשבוי בינה להבחין בין .. ום ללילה ב' שלא עשאני נוי ב' אוור 3... בנבורה ב' המעביר הבלי שינה מעיניי ותנומה מעפעפיי יהי רצון מלפ' לי' איי' שתרנילני בתורתך ותרבקיני למצותיך ואל תביאני לירי הטא ולירי נסיון ולידי ביויון ותרחקני מיצ.. ה..ע\* ותרבקני ליצר הטוב ותתניני לחן ולחסר ולרחמים בעיניך ובעיני כל ב' המלביש ערומים ב' שלא עשאני עבד ב' זוקיף בפופים: ב' שלא עשאני אישה

הטרים •

<sup>1</sup> Berakol, 40 b; the reading of our texts of the Talmud differs from that given by the Gaon. \* Read Pry Lead S Read SNTEY.

# (Leaf I, verso.)

|            | 16                                             | ,                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                | 10                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                 | 1.5                                                                                                                                                               |
|------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ונפפינות כ | ואומ'שת ומיו ייייייייייייייייייייייייייייייייי | החודה נדרשה ובול, שבך אמרו וב'" א' ר' יותנו למוקרא אררו להם זה האש' ובולה פ א" ושונה<br>החודה נדרשה ובול' שבך אמרו וב'" א' ר' יותנו למוקרא אררו להרב לאווייים ולאוריוו. | צריך לברך ור' אלע' א' למקרא ולמדרש צריך לברך למשנה אין צריך לברך ורב א' אף למשנה<br>צריך לברך לפיכך אומ' פרשת המיר שהיא מקרא ושונה איוהו מקומן שהוא משנה ודורש | oı ר' ישמעל א' התורה נדרשת שהוא מורר * לקיים רברי ר' יוחנן ור' אלעור ורב ואחרכך אם רצה<br>לשבות ולררוש מוטב וישר כיון מתחיל בתפילה o מניח תפילא של יר וטברך ב | אשר ק' במ' וצ' להניח תפילין מניח תפילא של ראש ומב' ב' א' ק' במ' וצ' במצוות תפילין ומברך<br>ברכה ראשונה של הליל שהוא ברוך שאמר עד מלך גדול בתושבחות ופורם על שמע | ומברך יוצר אור ·     והבוחר בעמו ישר' לפניה: ונאל ישר' לאחריה כמיששנינו" בשחר מברך 51 שחים לפניה ואחת לאחריה?: ועומר בתפילה ואומ' תשע עשרה ברכות עם ברבת המינין · |

3 Berakel, 11 b; comp. Rabbinovicz, Variae Lect., o = 17 Car wayer

.com march = 0

2 Read server. 6 Read si Preced.

ו Read חביר A Read ad loc. לפררש A Read יי א 1, 4; לפוחמית, ibid., וו a.

20 ואם ניפנה או שמיטיל מים נוטל ידיו ומברך אשר יצר ובשהוא סועד למנחה מב' על נטילה 32 לישן מב' ב' המפיל הבלי שינה על עיניים יהי רצ' מלפ' 'יי איי' שהשביבני לשלום והעמירני לשלום סג נותנין לך שבר על בך ° מיכן ואילך כל זמן שנומל יריו לסעודה מברך על נטילה ירים ופורם על המוון ושרי המוציא וחותם ב' המולך בכבודו חמיר על כל מעשיו ומתפלל חשע' עשרי של ערבית וכשמבקש של תפילות ממל . י אותן במאה במיני מגדים ומיני בשמים בדקאמרינן ? רב חייא בריה דרב ארא רבות על כל מה שברא ב' מלך חי העולמים ולאחר שפוער מברך שליש ברבות וברבת הטוב המטיב ואי איפישר שלא יישתה מים שתים שלוש פעמים בכל יום ומברך שתים על כל פעם ופעם: ובתפילת המנחה תשע עשרה ופורם על שמע ומברך שתים לפניה המעריב ערבים ואוהב עמו ישר' ושלוש לאחריה נואל יש' ושומר עמו ישר' ושלישית שתיקנו חב' יראו עינינו וישמח לבנו ותהא מישתי שלימה לפניך ב' א' י'י המאיר לבל העו' בולו בכבורו • הללו בולם כשאתה סופרם ושותה כים ומברך אחת לפניהם והיא שהכל נהיה ברברו ואחת לאחריהם והיא בורא נפשות ירים ופורס על המוון אחה מוצא שנותרו על מאה הרבה לפיכך בשבת שאין תשע עשרי ברנות אלא שבע ברנור בשבאתא וביו 3.. טבי טרח וממלא להו באספרמקי ומיגרי וכל שאיפשר לך להוסיף ומוסיף ומברך שתים על המים ומברך שליש ברבות וברבת המוב ° ישטאלתם ליקח חיטין שעורים יין ושמן

2 Me

2 Menahot, 43 b.

Read 1211.

Read 'Nfob.

# (Leaf 2, recto.)

... אוצרי פירות אי לא כך ראינו ... קר ז כי אמור

|                                                 |                                                       |                                                                     | ıo                                                                                  |                                                                                          |                                               |                                                                         |                                                                         | 10                                                                 |                                                                 |                                                                 |                                                                                        |                                                                                | 15                                                                                         |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                 | 200                                                   | N/V                                                                 | ۲۲                                                                                  | פירי                                                                                     | :                                             | :                                                                       |                                                                         | :                                                                  | :                                                               | מבשל וכיון דמבש הן משום איפור חלב ואיסור דם ובשביל עופות ששאלתם | U.                                                                                     | ולספקו בסוגא אי איפשר שסוגא מצוייה אצלינו הרבה ואין שורה אלא באנמים ובין ביצעי | 5) המים הולכך רבנן הכמ' הן לעייוני בנויה אם אינו דורם וייש בו סימן אחר וקורקבנו ניקלף בירא |
|                                                 | ٠                                                     | ü                                                                   | Ę                                                                                   | ñ                                                                                        | 9                                             | 1~                                                                      |                                                                         |                                                                    | ត                                                               | 7.                                                              | לבין                                                                                   | Ğ                                                                              | E                                                                                          |
|                                                 |                                                       | VII.                                                                | 'n                                                                                  | Ë                                                                                        | Z Z                                           | 5.                                                                      | Ω.                                                                      | b.                                                                 | į                                                               | i.                                                              | 2,5                                                                                    | בטני                                                                           | 55                                                                                         |
|                                                 |                                                       |                                                                     | U                                                                                   | I C                                                                                      | ř                                             | נתור                                                                    | ž.                                                                      | Ļ                                                                  | ŭ                                                               | LOI                                                             | 5                                                                                      | %                                                                              | 5                                                                                          |
|                                                 | ٠                                                     |                                                                     | ד,ר                                                                                 | Z                                                                                        | במנ                                           | Z.                                                                      | さ                                                                       | Ę                                                                  | î.                                                              | 5                                                               | 17                                                                                     | 2                                                                              | 2                                                                                          |
|                                                 | ٠                                                     |                                                                     | E S                                                                                 | Ü                                                                                        | Ľ,                                            | ZZ.                                                                     | LN.                                                                     | S                                                                  | E                                                               |                                                                 | תריו                                                                                   | (C)                                                                            | Ü                                                                                          |
|                                                 | •                                                     | •                                                                   | un.                                                                                 | 201                                                                                      | רנד                                           |                                                                         | Z.                                                                      | 0                                                                  |                                                                 |                                                                 |                                                                                        | 9                                                                              | E                                                                                          |
|                                                 |                                                       | ٠                                                                   | 5                                                                                   | 1-                                                                                       |                                               | the contract of                                                         | F                                                                       |                                                                    | 7                                                               | E                                                               | Z                                                                                      | 550                                                                            | 5                                                                                          |
|                                                 |                                                       |                                                                     | ā.                                                                                  | נה                                                                                       | 5                                             | Z                                                                       | ü                                                                       | fala                                                               | L'Z                                                             | 55                                                              | N'LO                                                                                   | 03                                                                             | 5                                                                                          |
|                                                 | Е                                                     | SOL                                                                 | ż                                                                                   | o<br>O                                                                                   | Z.                                            |                                                                         | £                                                                       | 25.                                                                | 2                                                               | Z.                                                              | 7 (1                                                                                   | 1                                                                              | 5                                                                                          |
|                                                 | E                                                     | 'n                                                                  | 2                                                                                   | E E                                                                                      | ā                                             | דרנ                                                                     | עניי                                                                    | ם                                                                  | 9                                                               | ž.                                                              | a.                                                                                     | NX.                                                                            | Z                                                                                          |
| ומרי                                            | Ď                                                     | 1                                                                   | Z                                                                                   | an                                                                                       | -                                             | 2                                                                       | 3,5                                                                     | Ω                                                                  | SOL                                                             | 가                                                               | Z                                                                                      | 7,5                                                                            | %                                                                                          |
| 3                                               | 3                                                     | 50                                                                  | 22                                                                                  | CLUS                                                                                     | Z.                                            | 5                                                                       | זונר                                                                    | Ë                                                                  | n                                                               | 2                                                               | 012                                                                                    | FE                                                                             | 7                                                                                          |
| Z.                                              | NUL                                                   | だい                                                                  | 35                                                                                  | A                                                                                        | Z'L'D                                         | 7,                                                                      | 7                                                                       |                                                                    | :                                                               | J.                                                              | 10                                                                                     | 5                                                                              | ٢                                                                                          |
| Ę                                               | י מנ                                                  | 5                                                                   | E S                                                                                 | ř                                                                                        | 50                                            | ES                                                                      | U                                                                       |                                                                    | :                                                               | r                                                               | E.Z                                                                                    | 2.                                                                             | 5                                                                                          |
| Ц.                                              | E                                                     | -                                                                   | ברא                                                                                 | גדול                                                                                     | 'n                                            | L.                                                                      | נייר                                                                    |                                                                    | CHECK                                                           |                                                                 | Z                                                                                      | 31.                                                                            | ü                                                                                          |
| 25                                              | <u>5</u>                                              | Ë                                                                   | . 12                                                                                | E                                                                                        | 5                                             | LON                                                                     | 20                                                                      | á                                                                  | Ľ.                                                              | ñ                                                               | 2                                                                                      | Z                                                                              | Dia                                                                                        |
| N.S.L.                                          | LCZ                                                   | ü                                                                   | Z :                                                                                 | 5                                                                                        | がア                                            | 2                                                                       | 2                                                                       | D N                                                                | ā                                                               | ij                                                              |                                                                                        | Z                                                                              | %                                                                                          |
| ប្ត                                             | מרי                                                   | EL.                                                                 | ž                                                                                   | E                                                                                        | קדנו                                          | Z                                                                       | 3,51                                                                    | 120                                                                | J.                                                              | N A                                                             | NIC                                                                                    | Z                                                                              | -                                                                                          |
| E                                               | 61                                                    | Z                                                                   | בולי                                                                                | i:                                                                                       | L K                                           | ירינו                                                                   | 5                                                                       | 딘                                                                  | 545                                                             | E C                                                             | מון                                                                                    | à                                                                              | לור                                                                                        |
| LE                                              | NOL                                                   | agi                                                                 | 2                                                                                   | Z                                                                                        | 17                                            | L'ES                                                                    | <u>6</u>                                                                | 5                                                                  | 27                                                              | 6                                                               | 2                                                                                      | ü                                                                              | 7                                                                                          |
| 5                                               | Y A                                                   | 20                                                                  | Z                                                                                   | <b>Udr</b>                                                                               | 20                                            | 2                                                                       | 5                                                                       | in in                                                              | 'nζ                                                             | NZL.                                                            | 5                                                                                      | ביצט                                                                           | 25                                                                                         |
| ű.                                              | 46 0                                                  | ā                                                                   | SON                                                                                 | E                                                                                        | מעלר                                          | Z                                                                       | 50                                                                      | עורי                                                               | פיהן בכלי ראשון בך ראינו שאסור ב משום דקים להו לרבנן דכלי ראשון | n                                                               | 21.                                                                                    | 2                                                                              | n                                                                                          |
| חמרא לא איתיה בכלל אוצרי פירוח דהא קאמרינן מפני | שמ רבה נמי לא אסרו על השמן דקאמרינן 2 אמרו עליו על ר' | אלע' בן עור ואמרינן ביין סבר לה כר' יהודה בן פתירא שמן משום רבאתריה | 5 דר' יהודה בן פתירא? שב מישא' טובא ולא שנא שבתאי ולא שנא בולי עלמא אסיר להון למיצר | פירי וכי תאמרו אם כן למה הווברו 6 מפני שישבתאי עישיר גדול היה ולא היה ירא שמים והיה רגיל | נך אדם למכור מקח לחברו באישראי ומעלה לו דמים. | משתות או לא כך ראינו דרב נחמן הלב' היא דקאמ' בללא דריביתא בל אנר נטר לי | מור" לו באשראי ברמים של עבשיו מותר ואם מוסיף עליו אפילו שוה פרוטה למקח. | סו ף " דנרי והב אסור י ויששאלתם מהו ל ומלאים ועופות כשהן בעורותיהן | 5                                                               |                                                                 | שהולבין לשם ואינן תרירין ואין אתם יורעין אם סונה 10 היא או לא אותו עוף אין מעוי אצלינו |                                                                                | FZ.                                                                                        |
| E C                                             | -                                                     | יריר                                                                | -:                                                                                  | רניל                                                                                     | רמ                                            | 7                                                                       |                                                                         |                                                                    |                                                                 |                                                                 | 2                                                                                      |                                                                                |                                                                                            |
|                                                 |                                                       |                                                                     | CHE                                                                                 |                                                                                          |                                               |                                                                         |                                                                         |                                                                    |                                                                 |                                                                 |                                                                                        |                                                                                |                                                                                            |
|                                                 |                                                       |                                                                     | 1                                                                                   |                                                                                          |                                               |                                                                         |                                                                         |                                                                    |                                                                 |                                                                 |                                                                                        |                                                                                |                                                                                            |

Read איניר אלימר בן ינורה Read. Le. . נכך Read. T. Read. . נכך Read. . בדותו

5 Read THE OF THE 9 Read phy mure.

אכור הילנך אם פונר Read \* 4 Read Andrew Bead 4 1 Read range?.

2 Baba Batra, 91 a.

10 Comp. Hallin, 62 b.

7 Read nure.

5 Rosh ha-Shanah, 35 a.

20 חמשה חומשין י ועני היה ולא היה ספיק בירו ליקח יריעות וליקנות ספרים וללמר בהן מו. עשה <sub>5</sub>2 שמואל וינוקי בריאי אם מרבה עליהם ייסור אין בכך כלום אבל אם מרבה על הקם...... 06 ובכל מקום שיש בו חב' כך אומרין רצה י'י אינו' ושכון בציון ע..ן " מהרה ויעברוך בניך ..רוש' " לא אטרינן פסוקי אלא כראטרינן בנטרא" א' רב חננאל א' רב כיון שאטר בתו..ו..ך.. הוב" אין צריך עזרה מבבל ויסדה ובניו לייסדה וכיון שעלה מצא עיירות הרבה שלא היה בהן לא מקרא ולא משנה ולא אפילו ורע פייטהן ועשה טמנו חבלים ועשה נישב ...ל ...ד בהן במו שצרין יונים ברחנו? אין פורסין נשבין ליונים וכול' וצד בהן צבאים ושחטן ועיבר עורותיהם וכתב תורה ולימר אותם • ומקרי ינוקי שפירשתם רמחו להו לינוקי טובא וראי ינוקי לא גמרי אלא הכי במחתה ורר .. שמואל בר שילת " הלכתא היא הילכך ינוק זוטרי אי נמי רברבי אי באישי עברינן להו בן ר . . . הנחושים אכזרי הוא ומתרינן ביה וימנא ותרין וחלתה אם מקביל מוטב ואם לא .. ה ...ף • 4 Baba Batra, 21 a. וששאלתם לומר בתפילת המוספין של ימים טובים פסוקי מוסף • שוב נשתכחה ועלה הילל הבבלי ויסרה ושוב נשתכחה עלה ר' הייא בשבול עבורה היאך אנו אומרין אותה ב...בת' אנו בבית רבינו .... s Baba Kama, VII, end. " צורך s 2 Sukkah, 20 a. .... במתיבתי 1 Baba Mezia, 85 b.

אפילו בדיתי' בישמשא לאו סונא היא ויצא משמונה ספיקות ומותר

וששאלתם לפרוש

F

# (Leaf 2, verso.)

|                                      |                                     |         |                                                           | 10                                                                        |                                                                                        |                                                                                  |                                                                             |                                                                     | 0                                                                  |                                                              |                                                                   |                                                                          |                                                                          | 15                                                                       |
|--------------------------------------|-------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| וברכת המינים יש שהותם שובר רשעים ייש | וברכת שלום כך אנו הותמין ב המברך את | שבין שי | וששאלהם צייר שצר עופות הרבה ואין אנו יודעין מאין ואין אנו | 5 יודעין שכוותיהן סמכינן על סימנין או לא כך ראינו שבל עופות שיש בהן ארבעה | סימנין מהורין הן ואף על פי ישאין מבור ישמותיהן וישאין בהן ארבעה סימנין אלא ישנים טהור' | ובמקום שאין פרס ועונייה מצויין אפילו אין בו אלא סימן אחר בי לא דריס מהור בי ראמי | מרי הילב' עוף הבא בסיפין אחר טהור והוא דלא דרים א' ליה רב אישי לאפימר הא דר | בשאין בקי בהן ובשפותיהן בע ני" סימני מאי צ' ליה לא שמיע לי כלומר לא | סו לי ואיתעקרא להי דר' יצחק? ודרב יפיצי עופות ישנימיצאו באגם בו נן | ראשה אחר כר וראשה אחר לך י רעוף שהור איכול ואילא לא חיבול רא | אורבתו דרמייא ליניה" והלכ' בהדין מסקנא וישישאלתם עאייל לבי בנישתא | ומישבח ציבורא דקא ענו קדישה או יהי שמו הנדול כי קיימין או יד יתבין ? יכל | לענות בשהוא יושב והן עומרין או בשהוא עומר והן יושבין או היכין שפיר למעבר | ז הבין שפיר למעבר בווההן בדקאיימין קאים וכד יתבין יתיב ולא למהוי בטיל מן |

Francis rear beat stree our texts read in the first street our texts read in the first 3 Hullin, 63 b. 

4 Read ports.

30 חולים משום מאי מיחיים אתא שאיל בי מדרשא אמרו ליה חולם חייב משום מפרק 20 ראי בר תורה הוה לא סגי ליה בעשרה ולא בעשרין גברין אלא בענין כראטור רבנן 1 טבטלין תלכוור תורה להוצאת המת וכולה שמעתא ועירובי הצרות של כל שנה ושנה: במועד של פסח אנו רגילין לעשות: ומה שהיתקין לכם רב פינחס זבר צדיק לברבה שיהו גובין קמח מכל בית ובית ביום טוב האחרון של פסח ועושין אתו ריפי ריפי תקנה רבינו נילמור חוליב ארם עו לתוך ונו' וישאלתם עברינן הכין או לא כך ראינו שאסור לעשות כך ואסור לחליב ביום טוב בין בתוך קרירה בין בתיך קערה שבך שנו הכ"\* החולב והמחמץ " וכולה בשונג בשבת חייב חמאת במיזיר ביום טוב סופיג את הארבעים דברי ר' אליעיר וכול' והלבה בר' אליעיר דרב חמא <sup>6</sup> בר גוריא איקלע לנהרדעא בע ? . . מיניה ראף על גב דההוא שבבא לאו בר תורה הוא ואפילו איתתא ואפילו ינוקא או ינוקתא והנהו רבנן רקא גרסי גברי רברבי נינהו מחייבין לאיבטולי ולאלוויי בהרי שבבא מובה עשה לכם ועשו במותה ואל תווו הימנה o והא 2 בא' רב יהורה א' שמואל סוחם כוליה ציבורא . אינשי דמלוו ליה לבית הקברות אלא פחות מעשרה ליבמלין ומלוו ליה או לא כך הלבה .. דם אישיבול ענבים אחר לתוך הקרירה או 3 לתוך הקערה וא' רב הסרא מדבר והיכא ראיכא שכבא בור ואיכא רבנן דקא גרסין וליכא

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 144 b.
<sup>3</sup> Our texts read γram; Rabbinovicz offers no variants.
as the printed text of the Talmud has it; MS. M. reads πππ.

<sup>\*</sup> Read is Drs. \* Shabbat, 95 a. \* This is the correct reading, and not pro; 7 Read vyz.

## XIV.

Fragment Taylor-Schechter Collection, three leaves, paper, written in a large hand, square, with a tendency to cursive: contains the remainder of a group of Geonic Responsa, three of them having been preserved, and these not in their entirety.

- 1. Of the first Responsum, a single line, the last, appears on the fragment. It seems to have dealt with the question of the guardianship of the female child of divorced parents, whether she remains in the custody of the father or of the mother.
- 2. The second Responsum, of which the end is missing, contains a long discussion of the passage in Buba Batra, 80a, on the sale of the young generation of bees in a hive. The question is, how is the bee-keeper to distinguish between the old and the young, and deliver to the purchaser what he has contracted for. The Gaon replies thus: "When the young bees are born the hive becomes too small to harbour them as well as the old ones. The young leave the hive and swarm. To prevent them from flying away in all directions the keeper attracts them to a certain place by sweet melodies on the kettle-drum and on the flute, and thence they fly into the new hive prepared for them near by." It is noteworthy that the expression used by the Gaon for bee-hive is כוארת, probably to be read Kuwarat, like the Arabic and the Persian, not Kaweret (כורת) as traditionally pronounced. Kuwarat, to be sure, is an un-Hebraic substantive formation, but as it is of Persian origin (see Frankel, Aramaische Fremdwörter) this does not militate against the Gaon's orthography.
- 3. This Responsum, of which the beginning is lost, contains a lengthy exposition of Shabbut, 34a-35b, the passage which considers the determination of the time of nightfall (בין הישנושת). The Gaon has a contribution to make to the subject; he brings out some new points, especially by his reference to Tosefta, Zahim, I, end, and its bearing upon the Talmudic text.

(Leaf I, recto.)

חפיצה בה ואין לב הבת אצל אמה: ואשר שנינו 1 הלוקח פירות כוארת 2 גם מי שקנה דבורים קטנים הנולדים מן הדבורים שיש עכשו בכוארת הנו אין . . לומינו כוארת דבורים 5 ואנו אין שלרב ... לא אמרו כי כשיולדו דבורים קטנים ע.. הגדולים תדחק הכוארת מהן ויבריחו ...... ת 4 הקטנים מתוד הכוארת ו . . . . אים וילכו הקטנים וישבו 10 מנגד חוץ והן הנקראין נחיל ויבא בעל הכוארת ויקיף להן בתוף או בנחיל קול נעים ויציב להן עץ והן באין ונברבין על אותו העץ ועולין וחונין עליו ונוטל אותו אל כוארת אחרת 15 שנעשה להן וחונין: אותו הנחיל הוא פירות הכוארת ולבעל הכוארת הוא הוא ואם יבא אחר לקחתו מונעיו אותו וב . . . . . נו ל וכן נחיל שלרבורים אם נתיאשו הבעלים הרי אילו שלו 20 שנינו נאמנת אשה או קטן .. מר 6 מיכן

<sup>1</sup> Mishnah Baba Batra, V, 4; Gemara, 80 a.

<sup>2</sup> The traditional vocalization is בַּוֶּירֶת.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read במקומינו את הקטנים. <sup>4</sup> Read ויבריחו הגדולים את הקטנים.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read אוינבבא קמא שייט, it refers to Mishnah Baba Kama, X, 2; Gemara, ibid., 114 a.

## (Leaf I, verso.)

יצא נחיל זה ווה הוא ששונינו הלוקח פירות כוארת נוטל שלשה נחילים ואשר שנינו מסרם פורש תחילה כי יש לבטל הכוארת ש. . סרס 1 את הדבורים הט . . ר כדי שלא יולידו עוד נחיל אחר . . . פני שהן כחשין כי נולידו ועל ..... ת° אמרנו במה מסרסין אמ' רב ..... ה' אמ' רב 3 בחרדל ובטלה זאת דאמרי במערבא 10 משמיה דר' יוסי בר חנינה אין חרדל מסרסן אילא מתוך שפיהם חד חוזרות ואוכלות את דובשנו וזו היא ששנינו באידר פירקיו 6 מרחיקיו את החרדל מז הדבורים ר' יוםי בז מתיר בחרדל ואמרינן עלה 7 תניא ר' יוסי מתיר בחרדל מפני שהוא יבול לומ' לו עד שא ... 8 אומ' לי הרחק הרדלך מדבורי הרחק דבוריך מחרדליי מפני שהן באות º

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read יוסים. <sup>2</sup> Read ממים. <sup>3</sup> Read אידור. <sup>4</sup> Read יוסים. <sup>4</sup> Read יוסים. <sup>4</sup> Read יוסים is also the reading of MS. Rome, while all the other MSS. and the printed text have ישימאל ייסים.

<sup>6</sup> Mishnah Baba Batra, II, 10; Gemara, 18 a, 25 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Baba Batra, 25 b. <sup>8</sup> Read אינים.

י The editions read מספני שנאות . . . while the MSS, have מספני שנאות.

(Leaf 2, recto.)

השמשות מטילין אותו לחומרו שהוא כשבת ואין נימול לשני ימים שאם נולר בין בסוף ערב שבת מטילין אותו | לחומרו שהוא כשבת ואיז ז נימול בערב שבת ומטיליו אתו לחומרו שהוא כערב שבת ואין שבת שמיני ודאמרנז אמ' רב הונא בריה דרב יהושוע לעניו טומאה כדתנן ראה שני ימים בין השמשות 10 ספק 2 לקרבן יום אחד בין השמשות ספק לטומאה: הא מתניתין בזב היא שנויה: עיקר הדבר כי זב שראה שלש ראיות כהלכתו שתי ראיות מטמא משכב ומושב 15 וצריך ביאת מים חיים ופטור מן הקרבן ואם אחת ראה הרי הוא כבעל קרי ואם ראה אחת היום

<sup>1</sup> Shabbat, 34 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read למומאה ולקרבן.

## (Leaf 2, verso.)

ושתים למחר או שתים היום ואחת למחר הרי זה זב נמור ואם ראה אחת בין השמשות הרי היא חשובה כשתים ודבר זה מפורש במשנה שלתוספת 1 מודה ר' יוסי אם ראה אחת בין השמשות אף על פי שאין בה כדי טבילה וסיפוג יש בידו" שתי ראיות מפני ששני ימים חולקיו אותה ועל פי זאת שנינו ראה 10 אחת היום ואחת ביו השמשות או אחת ביו השמישות ואחת למחר אם יודע שמקצת ראייה מהיום ומקצתה למחר ודאי לטומאה ולקורבן משום דהוה שתים היום 15 ואחת למחר או אחת היום ושתים למחר: ספק ושמקצת ראיה כיהיום ומקצתה למחר ודאי לטומאה וספק לקרבן: ראה שני

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tosefta Zahim, end of the first chapter; ed. Zuckermandel, p. 677, line 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Editions read at instead of 25th, while R. Hananel in his commentary on Shabbat, 34 b, reads 25.

(Leaf 3, recto.)

ימים בין השמשות הרי הן ספק ארבע נמצאו ספק לקרבן: ראה יום אחד בין השמשות ספק לטומאה מפני שהיא חשובה כשתים וזה הוא שאמרו מטיליו אותו לחומרו לשני ימים: ודקאמרינז הלכה כר' יוסי לענין תרומה אסיקנן דלא אכלי כהנים תרומה עד דשאלים ביו השמשות דר' יוסי: אמ' ר' אסי בר ובידא העושה מלאכה שני בין 10 השמשות חייב חטאת ממה נפשר: פירוש כגון שעשה בין השמשות בין ערב שבת לשבת ועשה עוד בין השמשות בין שבת למוצאי שבת מה נפשך או תחילתו דהאי חול תחילתו דאידך שבת והא מילתא עיקרה לנגתא במסכתא דתנו במסכתא בריתות 3 שבת ויום הכפורים טשה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The editions and MSS. read ייטי, the current reading is that of Judah Albargeloni in ייטי בר אבין, p. 23, who has ייטי בר אבין.
<sup>2</sup> Read אַרָּטִים ' Mishnah Keritot, IV, 4; Gemara, ibid., 19a.

(Leaf 3, verso.)

מלאכה בין השמשות ואין ירוע באיוה מהן עשה ר' אליעור מחייב חטאת ור' יהושע פוטר אמ' ר' יוסי לא נחלקו על העושה מלאכה ביו השמשות 5 שהוא פטור שני אומ' מקצת מלאכה עושה היום ומקצתה למחר ואמרינו עלה ' תניא אמ' ר' יוסי שני אומ' הנבהה היתה מבעוד יום והנחה למחר :: והא שמעתא ביארה 3 אין עושה בין השמשות 10 אמ' להו ראבא לשמאעיה אתו דלא קים לכו בשיעורא דרבנו אדאיכא שמשא על ריש דיקלי אדליקו שרגא כדי שיעשו משמרת : ביומא דטיבא במאתא איכא תרנוגלי כי התרנגליו זבאין לקיניהן בין השמשות: בדברא והיא השדה: ליחזי אורבי כי העורבים שבין לקיניהן עם חשיכה: או אדנא <sup>3</sup> והוא ירק שמצוי הרבה בבבל וקוראין ... 08

<sup>1</sup> Keritot, 10 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions have an essentially different text.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Perhaps the same as חַנְּסָאָת, i. e. שנת הבסוח.

The later editions of the Talmud read אדא, while the old editions as well as the MS, have אדץ; comp. Rabbinovicz, Variae Lect., ad loc.

### XV.

Fragment Taylor-Schechter Collection, two leaves, paper, square hand, with a slight tendency to cursive. The fragment consists of a quire, of which one or two leaves are missing. It is the remainder of a collection of Geonic Responsa, the two preserved having been the eleventh and twelfth in the collection.

- I. The first Responsum of the two preserved, of which the beginning and the middle are missing, is a somewhat lengthy commentary on Kiddushin, 54 b-56 a, dealing with מעשר שני. This Responsum is of great importance in the text criticism of the Talmud. Besides offering a number of variants to our printed editions, to which attention is directed in the footnotes, it contains a long passage, on folio 54 b, entirely missing in our text. The discussion in the Talmud (Kiddushin, 54b) assumes that, granted the principle מ"ש ממון הדיום, we must apply it not only to מ"ש at Jerusalem, but also to "" outside of the Holy City. But this assumption flatly contradicts the plain statement of the Talmud, in Sanhedrin, 112 b (comp. also Yer. Peäh, VII. 20 c), that, in the opinion of all authorities, "" outside of Jerusalem is ממו גבוה. The difficulty did not escape the attention of the Tosafists (comp. Kiddushin, 53b, s. v. איהו), who tried to explain it away. Now, however, it seems that this point was actually discussed in the Talmud, in a passage which the Gaon knew, but which escaped from the text that has come down to us (1 recto, lines 1-3). Unfortunately, the beginning of the Responsum is missing, so that we are left in ignorance as to the conclusion reached by the Talmud.
- 2. The second Responsum deals with the text of the Mishnah and the Gemara of Soṭah, 27 b and 29 a-b. The Talmudic passage in question presents no difficulties, but as the Talmudists of the time of the Gaon were not well informed on details of מהרות, they turned to him with their questions, and he entered into them with some degree of particularity.

## (Leaf 1, recto.)

מז החלה דברי ר' מאיר וחכמ'ו חייבת אמ' רב חסדא מחלוקת במעשר שני בירושלם דר' מאיר סבר ממון גבוה הוא ורבנז סברי ממוז בעלים הוא<sup>2</sup>, גמר' תא שמע הפודה נטע רבעי שלו מוסיף עליו 5 חמישיתיו 3 בין שהוא שלו 4 ובין שניתו לו במתנה מני אי נימא ר' מאיר כיון דיליף קדש קדש ממעשר היכי מצי יהיב ליה במתנה אילא לאו ר' יהודה לעולם ר' מאיר והכא במאי עסיקינו דיהביה ניהליה כשהוא סמדר ודלא כר' יוסי דתנן ר' יוסי אומ' סמדר 10 אסור מפני שהוא פרי פירוש זו כפירוש הכא שונה ברור הוא 6 כי יש לה עמידה כר' מאיר דאמ' נטע רבעי ומעשר ממון גבוה הוא ולא מצי אדם יהיב ליה במתנה אילא מיהו סמדר לאו פרי ויאהיב ליה גמר' תא שמע משד הימנו מעשר בסלע יולא הספיק לפדותו עד שעמד בשנים ז נותו לו 15 בסלע ומשתבר בסלע ומנישר שני שלו מני אי נימא ר' מאיר כיון דאמ' ר' מאיר מעשר ממון

י Read והכמ' אומרין or יהוכמ' מהייבין; comp. Sanhedrin, 112 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, 54 b, comp. the introductory note. Read אמשיהו .

<sup>4</sup> In Kiddushin, 54 b the Mishnah reads בין כשלי while in Ma'aser Sheni, V, 5 the text is the same as in our MS.

The editions of the Tahmud read אילימא רמ' מי מצי יהיב ליה והא גמרי קודש מער ... דאמר סמדר ובו'.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read (פירוש זו הרא משנה ברורה וכו', and comp. l. 6 of the next page (נוצו).

<sup>7</sup> The editions read pract.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> % is missing in the text of the Talmud, l. c., but is found in the text of the Mishnah, Ma'aser Sheni, IV, 6.

### (Leaf I, verso.)

גבוה הוא היכי מצי קני ליה במשיכה הא בטינא ונתז הבסף וקם לו וליכא לעולם ר' יהודה היא והכא חד סתאמא והכא תרי סתאמי ואי סתאמא דוקא הוא מה לי חד פתאמא ומה לי תרי פתאמי אילא אמ' רב נחמו בר יצחק הלכה כר' מאיר במעשר הואיל וסתים בבחירתא כואתיה 1 פירושה ברור כי השתים הראשונות נמצאת דרך דכאלקו אפילו לר' מאיר אבל הא דמשד ממנו מעשר בסלט שהדבר ברור בה כי המעשר נקנה במשיכה אף על פי יי 10 שלא נתו לוקח דמים לא נמצאת דרד לה עמידה אליבא דר' מאיר דאמ' מעשר ממון גבוה הוא כי הגבוה אין נקנה במשיכה עד שיתן דמים וכאשר מפורש במשנתנו רשות גבוה בכסף במחורה אמרה ונתן הכסף וקם לו ואפילו יתומים אמרנא בהן אמ' רב נהילאי בר אידי אמ' שמואל יתומים הרי הן כהקדש ולא מיקנו אילא בכספא 3 והרי סתים במשנתנו כר' יהודה במטשר ועל כו שאלנו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 54 b; the editions read אילימא רמ' אמאי משהכר בסלע ונהן. .. לו הוב א וכו' יהודה לעולם ר' יהודה והכא וכו'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, I, 6; Gemara, ibid., 28 b; the editions read הנבוד.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gittin, 52 a, where the editions read המילאי, instead of הדילאי, but Alfasi has the same reading as our MS.

### (Leaf 2, recto.)

היכא דאיכא איסורא חתם קנסינן מעות גופן אצל המוכר הן ואותו קנסו חכמים והרי פיריטנו את השמועה פיסקא באר היטב אחר שכתבנו את הגירסא כאשר ביסשתם:

יב והא דתנן בו ביום דרש

ר עקיבא וכל כלי חרש אשר יפול מהם אל תוכו

וכו' ומקשינן ומאחר דאין לו למה טמא<sup>2</sup> ליפרשה

מרגא עיקר דילה דראשא דר' עקיבא אינו אומ'

טמא אילא יטמא לטמא אחרים לימד על ככר

נילה עפר מעיניך רבן יוהנן בן זכאי שהיתה אומ'

עתיד דור אהר לטהר ככר שני שאין לו' מן

התורה אקשינן וכי מאחר ישאין לו מן התורה

למה הוא טמא ואהדרינן אמ' רב יהודה אמ' רב

למה הוא מעא ואהדרינן אמ' רב יהודה אמ' רב

דכת' ביה ובא השמש ומה טבול יום שהוא מותר

בחולין ובמעשר דתנן מכל ועלה אוכל במעשר

<sup>1</sup> Mishnah, Sotah, V, 2; Gemara, 27 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solah, 29a. <sup>3</sup> Read שישי . <sup>4</sup> Read שאין לו כקרא כן.

י Negaim, XIV, 3; the words בכל ועלה are missing in our text of the Mishnah, but the Talmud (Pesakim. 35 a, and parallel passages) has them.

## (Leaf 2, verso.)

העריב שמשו אוכל בתרומה את נגט בכבר פחלו מן התרומה אוכל שני שהוא פסול בחוליו כפשוטו שלמקרא כל אשר בתוכו יטמא שנמצא כלי חרש ראשוז ואשר בתוכו שני והכתוב טימאו אפילו 5 בחולין דין הוא שאם נגע בו ככר שלישי שלתרומה נפסל ותנו התם 1 שריו שנמצא בתנור הפת שבתוכו שנייה שהתנור תחלה ואמרינן עלה אמ' ליה רב ארא בר אהבה לרבא חיז"ה לתנור כמאן דמלי שרצים ותיהוי הא פת ראשונה אמ' ליה לא אמרינו כמאו וס דמלי שרצים דאמי דתניא יכול כל הכלים מיטמאיו מאויר כלי חרש תלמ' לומ' מכל האוכל האוכליו ומשקין מיטמאין באויר כלי חרש ואין כלים מיטמאין באויר כלי חרש ואי סלק' דעת' אמרינן מנור כמאן דמלי שרצים דאמי בשרץ קא נאגע<sup>2</sup> נמצא לדברי משנה זו התנור ראשון והפת שבאוירו שנייה והוא ככר שני וכן דרש ר' עקיבא רי לא ואמר כל אשר בחורו ממא אילא ינומא

<sup>1</sup> Kelim, VIII, 5; Pesahim, 20 a, and parallel passages.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pesahim, 20 a-20 b; comp. Rabbinovicz, Variae Lectiones, ad loc.

## XVI.

Fragment Taylor-Schechter, vellum, 13 × 15 cm. (oblong), writing square, quire of two leaves, the middle portion missing. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa, the last of which in our fragment is numbered sixteen.

It contains four Responsa, all of them, unfortunately, in incomplete condition. Neither their author nor their date is ascertainable. However, the assumption is warranted that they belong to the later Geonim; and as the first two Responsa are elsewhere ascribed to Haï, the last of the Geonim may perhaps be accepted as the author of all of them.

1. The first Responsum, the beginning of which is lacking, deals with the validity of a marriage contract (כתובה) signed by a number of witnesses, some of whom were related to the contracting parties. Though the Jewish law in general terms excludes relatives from acting as witnesses to a marriage, the Gaon declares the document valid, because, as there were other witnesses besides, there was no proof that the kinsmen had not attached their names to it as a coveted distinction, or been invited to do it as a courtesy, and the Gaon grants this latitude of interpretation even when the signature of the kinsmen occurs first in the order of the witnesses. This decision is based on the statement in Baba Batra, 162 a, b. It is noteworthy, that the Gaon's reading of the Talmudic text differs essentially from our accepted reading. Our text (162 b) has חתומין על השטר, while the Gaon reads התומין על השטר, indicating that the second clause in the Baraita refers, not to a new case, but to the same case treated of in the first clause. That the Gaon's reading is correct appears from MS. M. and from Rashbam, ad loc., both of which have אל as well as על השטר , the only explanation for which is that the original על was retained even after the text was changed by the addition of איל בעל על The probability is that the change finally producing our present reading was made by Rabbenu Hananel, who had the theory that the second case in the Baraita was entirely different from the first; hence אל השטר had to be inserted as the beginning of the new sentence.

Our Responsum is practically identical with that given in Harkavy, 42, but it offers a number of more acceptable readings. Comp. also "nn, ed. Coronel, 102.

2. The second Responsum, of which a few lines are missing at the end, deals with a dispute between brothers on account of the water supply in a house inherited by the two jointly from their father, and divided between them soon after his death. Some years later one of them claimed for himself exclusive rights upon the water supply gathered from that section of the roof which covered his part of the house, thus proposing to withdraw from his brother some of the water that had flowed into the cistern at his end of the property, the only cistern with which the house was furnished in their father's time as well as their own. The Gaon decides against him, on the ground that the second brother had by this time acquired prescriptive rights (חזקה) upon the whole water supply as well as the cistern at his end of the property. These were privileges to which a definite value should have been assigned at the time of the division of the property, and the division should have been made with their valuation as part of the inventory. The second brother's water supply could, therefore, be curtailed only by an act of injustice.

This Responsum is essentially the same as that given by Harkavy, 41, so that our two Responsa, both of them attributed to Haï, occur in Harkavy reversed.

3. In this Responsum a few lines are missing at the

beginning. It deals with the Talmudic passage in Pesahim, 71 a. The Gaon first of all establishes the correct text, , not שמחה בחי as it was read by his correspondents, probably residing in an Arabic-speaking country, in which and בקי were pronounced alike. They must have represented the phonetic identity orthographically. The main difficulty in connexion with the text which the Gaon was called upon to solve was of a theological nature. It is an accepted principle with the Rabbis that בהנים אוכלין ובעלין מתכפרין (Pesahim, 59 h), atoning power resides even in those portions of the sacrifices eaten by the priests, of those sacrifices, that is to say, that are not wholly consumed upon the altar. Several questions arise with regard to this point. How is it with the הכפורים the priestly portions of which cannot be eaten until after the Great Day has passed, and atonement has presumably taken place? Still more difficult of solution the question becomes if the Day of Atonement falls upon a Friday. As the priests' portions cannot be prepared on the Sabbath, they lie over a second night, which renders them unfit. The same difficulty inheres in all the sacrifices brought on Sabbaths, and on holidays falling on the Sabbath, intended to be partly eaten by the priests, which, however, they cannot use until the Sabbath is over. The Gaon 1 reaches a solution by a peculiar explanation of כהנים אוכלין ובעלין מתכברץ. His view is that atoning power resides, not in the act of eating, but in the character and state of the sacrifice. If the sacrifice is of the right sort, and there is nothing in it to prevent the priests from using the portions assigned to them for food, it does not matter whether these portions are eaten by the priests or not: they are not deprived of their atoning power. This explanation covers the case of all Sabbath sacrifices, and it also covers the case of the sacrifice on a Day of Atonement falling on any day except Friday, because we know beforehand that the priests will be able to eat their portions immediately

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Tosafot on Pesahim, 59 b, catchword יכול.

the Sabbath or the Fast is over; the delay will not have rendered them unfit. It is otherwise with the sacrifice of the Day of Atonement falling on a Friday. Then a second night must pass before the priests can prepare their portions, and the law is that no sacrifice may be eaten after more than one night has passed over it. The Gaon must resort to another explanation for this case. Basing his view on the statement in Shebu'ot, 8 b, he holds that on the Day of Atonement the atoning power is confined to the Azazel; the other sacrifices, of which the priests have portions assigned to them, do not possess their full atoning power on that day; they have only a preventive action; they avert suffering from the sinner whose sin cannot be atoned for by the scapegoat, because it is of such a nature as to require the expiation of death.

It is highly interesting to compare the Gaon's conclusions with those of St. Barnabas, in his Letter, VII, 4. He says: "And they shall eat of all the rams sacrificed for their sins on the day of fasting. And-note well what I am about to say!—the priests alone shall eat all the inner parts. unwashed, together with vinegar!" Up to this time it has not been noticed that the argument of St. Barnabas is also based on the principle of בהנים אוכלין ובעלין מתכפרין. according to which the atonement of the Day of Atonement could become effective only after the priests had eaten the parts allotted to them. His assumption that the priests ate their portions during the day itself, while the people were fasting, is, of course, wholly incorrect, though I cannot believe, with Güdemann (Religionsgeschichtliche Studien, p. 106), that it is an intentional misrepresentation. Barnabas simply put together several Rabbinic statements, and drew an unwarranted conclusion. He knew, as is said in *Pesahim* (l. c.), that on Sabbaths, or holidays falling on the Sabbath, the priests would eat their portions of the sacrifices unboiled, in order not to delay the atonement 1 the act effected. Also he knew that it

<sup>1</sup> Comp. Rabbenu Hananel on Posahim, 71 a.

was not a transgression to drink vinegar on the Day of Atonement, because it is not customarily used as a drink (Yoma, 81 b). These two statements he combined, and obtained a conclusion that cannot hold water.

There is an apparent contradiction between Pesuhim, 71a, and Mislenale Menahot, XI, 7. In the former passage, it is assumed that it was the custom of all the priests to eat their sacrificial portions raw on Sabbaths and holidays falling on the Sabbath; while the other text limits the practice to the Day of Atonement falling on Friday, and even then it is described as the habit of the less cultured priests. The contradiction disappears if we accept the view of the Gaon, that the משמר של ישל ישל הכפורים had no atoning power, and hence there was no need for the priest to hasten his meal.

4. The fourth Responsum, the end of which is missing, deals with the correct reading of the Mishnah text in 'Erubin, III, I. The Gaon calls attention to the fact that the Babli and the Yerushalmi have substantially different readings of the passage. From the discussion of this Mishnie passage in 'Erubin, 30 b. we see that our reading of the Mishnah is as old as the Babylonian Amoraim, though the Talmudic discussion may be a Saboraic interpolation.

I My conjecture is that the Mishnah ought to read pure instead of pure, ver in this passage having the meaning of "stomach." Comp. Maimonides in his Commentary, ad loc, and Ginzberg, Orientalische Studien (Theodor Nöltelte zum siebzigsten Geburtstag), II, p. 612.

### (Leaf I, recto.)

העדים הכשרים ואף אם בראש הוא חתום אומרין שמא רוחא שביק למאן דקשיש מיניה לפיכך תתקים העדות בשאר וכן אנו מוציאין כשאמרו 1 אמ' רב עמרם שאין למידים משיטה אחרונה אמרנן אמ' ליה רב נחמן לרב ב עמרם מנא לד הא אמ' ליה דתניא הרחיק את העדים שתי שטין מן הכתב פסול שטה אחת כשר ואיבעיא להו <sup>2</sup> שיטה אחת ומחצה מאי ופשטינו מיהא הרחיק את העדים שני שטין מן הכתב פסול פחות מכן כשר היו ארבעה וחמשה עדים חתומין עליו ונמצא אחד מהן סו קרוב או פסול תתקיים העדות בשאר מסיעא ליה לחזקיה דאמ' חזקיה מלאהו בקרובים כשר הרי נתברר כי כתובה זו כשרה ואין בה פגם: וששאלתם ° ראובן היה שוכן בחצר והניח שני בנים והיתה דרך המים מן הגנות ומכל צרך 4 עוברת במקום ידוע והיתה 15 האמה קבועה מאבות אבותיהם חלקו החצר והתנו על עצמו כל צד שיגיע לכל אחד יקח אותו באבנין

Baba Batra, 162 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 162 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. ינרון יהודה, 48, by Rabbi Judah ben Rabbi Asher.

<sup>4</sup> Harkavy, Responsen, 42, has also שרך, but perhaps it is to be read ברץ.

# (Leaf I, verso.)

ועפרו ובנינו ובכל שבח שיש בו אם רב אם מעט לאחר שחלהו וינבנו שנים הרבה נפלה ביניהם מריבה על עסק ממון וסתם האחד דרך המים ואמ' אין לך עלי מים והסכים על מה שאמרו חכמ'ו האחים שחלקו אמ' לו השני זה הדבר ה אין להן דין דרך ולא דין אמת המים ולא דין חלון ואני לא שניתי ולא חילפתי יורנו אדוננו גאון שורת הדין כך ראינו כי כלל הדין כיון שעברו שנים אחר החלוקה והמים עוברין כמנהגם הרי עמדה החוקה ואין לאחד מהם למנוע את המים ולא לסתום בפניהם ולאו מטעמיה 10 בהאי דפריש אין להם דרך זה על זה אין להן דרך דרך והדין כך הוא כי חצר שחולקין אותה שנים ונופל לאחד הצד החיצון שהיה הפתח בו ודרך הצד הפנימי עליו אין לפנימי אחר החלוקה על החיצון דרך וכו אם היו המים נשפכים מצד אחד והמרוב מוכן בו ונפל לאחד מהן אין עליו להעביר את המים כמו שהיו בראשונה אלא האחד מוציא את מימין ממקום

<sup>1</sup> Baba Batra, 7 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read דין דרך.

## (Leaf 2, recto.)

בדבר חדא ששחיטת שעירי דרגלים מותרת בשבת אבל בישולו אסור 1 בשבת לפיכר איו נאכליו בשבת אילא חי ושמחה בחי ליכא: 2 ואם מעכב עד שתצא שבת ומבשל הרי יצא יום שבת בלא שמחה ועוד מתמיה הכהנים אוכליו ויש' <sup>3</sup> שמחין : ואתא רב פפא ופריק פירוק אחר שאין שמחה זו בשבת בבשר: וספרים שאין בהן חי טעות הוא: וכתבתם שמחה בקאי ליכא ולא כן הוא אילא שמחה בחי ליכא: ואשר פורש במסכתא מנחות לענין יום הכפורים חל להיות ערב שבת הבבליים אוכליו אותו כשהוא חי מפני שדעתו יפה ודאי הדבר כאשר 10 כתבתם דקימא לו מפני הבישול שאין יכול לאכל ביום הכפורים וכשיצא ותבא השבת איז יכול לבשל בשבת וצריכיו לאכלו עד חצות לפיכד מי שדעתו יפה אוכלו כשהוא חי: והאלכסנדריים כן היו נוהגין לאכלו: ואשר כתבתם כיון שאין הכהנים אוכליו אותו ביום עצמו הנה 15 לא נתכפרו עונותיהם שליש' בו ביום לא כן הוא הדבר אילא כיון שהן מוכנים ועומדים לאכלן עונותיהם מיתכפרין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The copyist first wrote אסורן and changed it to אסורן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pesahim, 71 a.

<sup>3 &#</sup>x27;נישראל = ויש' 3.

<sup>4</sup> Menahot, XI, 7: Gemara, ibid. oo b.

של ישראל = שליש' <sup>5</sup>.

# (Leaf 2, verso.)

שאין אכילה זו דוחה את תענית יום הכפורים ועוד הכפרה תלויה בשעיר שלעואול ואם תאמר תולה מה שתלוי הו עד שאוכלין הכהנים את החטאת אין בכד כלום וייטר' בלא עון רהא 1 תנן לענין ידיעות הטמאה יש בה ידיעה בתחלה ואיז הבפורים תולה בפנים יום הכפורים תולה עד שיודע לו ויביא בעולה ויורד ואמרינו<sup>2</sup> עלה וכי מאחר שאינו מכפר למה תולה אמ' ר' זירא לומר שאם מת מת בלא עון אמ' ליה ראבא אם מת מיתה ממרקת אילא " להנו טלין מו יוֹ היסוריו: וששאלתם ל מערביו לנזיר בייו וליש' בתרומה סו סומכום או' אף בחולין ונתקשה לנו מאד ויש עמנו ספרים ואין בהן אף בחולין אילא סומכוס אומר בחולין יכתב לנו אדננו גאון איך גריסת הדקדוק ויכתוב תנא 5 מפני שיכול לחוין ולילך בשידה תיבה ומגדל עד מצות לא להנות נתנו היאך הנירסא והפירוש ודאי יש שנורסין סומכוס או' זה בחולין אילא מיהו בארץ ישר' אבל חבמי בבל כולן גורסיו סומכום או' בחולין ויש בין אלו לאלו חילוף ברור כי רשונה'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shebu'ot, I, 2: Gemara, ibid., 2 a. <sup>2</sup> Shebu'ot, 8 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Our texts read אכר רבא; Rabbinovicz, Var. Lect., offers no variants.

<sup>4 &#</sup>x27;Erubin, III, 1; Gemara, ibid., 26 b.

<sup>5 &#</sup>x27;Erubin, 30 h.

<sup>.</sup> ראשינה =

#### XVII.

Fragment T-S., three leaves, 21 × 16 cm., writing small. square, with a tendency to cursive; the numbers and marginal notes, except the sheet mark at the top, are in a later hand, and in black ink, while the text is brown. It represents the remainder of an unusually large collection of Geonic Responsa, in fact, the very largest known. The numbers run up to 593, of which our fragment contains from No. 498 to No. 505 consecutively; then from 568 to 577 consecutively; and finally from 585 to 593 consecutively. The large number of 497 are missing from the beginning. and there is, of course, no telling how many more there were after 593. They cover a number of branches of Rabbinic law, the various subjects being noted in the margin by a later hand. The annotator used the classification of the Code of Maimonides, but he was either ignorant or careless, for he allows a glaring mistake to stand on the first page preserved. Misled by the word אבר, which occurs prominently, he classifies one Responsum under עירובין which actually belongs under שירובין. All the Responsa preserved are anonymous, and as only a very few of them occur in other collections, there are no means at hand for determining their authorship and date. We may, however, assume that they belong to a number of different Geonic authors of various epochs.

I [498]. The first Responsum in our fragment, the beginning of which is missing, deals with the case of a man's giving his property to his mother before his death. The Gaon rules that on the death of her son she can make no use of the property, nor dispose of it in any way, until she has paid the dowry to the widow, her daughter-in-law.

2 [499]. The second Responsum gives the decision of the Gaon in a dispute regarding an alley-way (מברי). One of the several parties having a common alley-way moves from his house, and he makes a claim upon his former neighbours, asking them to pay him for his share of the alley, which he is no longer using. The Gaon decides

against his claim.

3 [500]. This Responsum is identical with the one attributed to Nahshon Gaon in the Geonic collection ישערי צרק, 81 b, 17. The subject dealt with is the sale of a slave under false pretences. His physical condition was impaired, yet his master asked and obtained the value of a slave in perfect health. The purchaser discovered the fraud practised upon him, and, after having had the slave cured, he demanded from the former owner a sum of money equal to the difference between what he paid for him and what his real value was at the time. The first master declared his willingness to take back the slave and return the money, a proposition to which the second master would not agree, as he had taken the trouble and gone to the expense of having the slave put into good condition. The Gaon decides that the purchaser's claim is justified.

4 [501]. The third Responsum in the fragment deals with a note of indebtedness, signed by two witnesses, which the alleged debtor refused to honour. The witnesses recognised the handwriting as theirs, but as they could not remember the sum of money mentioned in the note, their testimony was of no value, and the maker of the note could not be held to the payment of the sum therein mentioned. Comp. r'z, 84 a, 1; and Müller, Maf.eah, pp. 237, 487.

5 [502]. An agent was sent to Egypt to purchase merchandise. On his journey he was attacked by brigands, who threatened his life. To save himself he showed the highwaymen where his employer's money was hidden. He now contended that he was not called upon to make good the loss, since, in any case, even if he had sacrificed his life, the money would have fallen into the hands of his assailants. The Gaon supports him in this contention, provided he can prove by means of witnesses, or will asseverate by means of an oath, that his supposition is

correct, that the brigands would in any case have found the money.

6 [503]. The Gaon decides that a debtor may force his creditor, who holds a promissory note against him, to take an oath that he has not paid up his indebtedness, as he himself maintains he has done; and this right belongs to him even though the creditor is willing to waive his alleged claim, if only the debtor will take the oath. There can be no doubt that this Responsum is the same as that quoted in a Responsum addressed to Haï (תמודה נמודה), 136), where it is ascribed to Natronaï Gaon.

7 [504]. To this very day, the Gaon says, priests are under the obligation to avoid defilement. It is very probable that this Responsum is merely an extract from a much longer one found in the collection המדה , 55, also attributed to Natronaï Gaon. Comp. פ", 4.

8 [505]. A debtor sends the amount of his indebtedness to his creditor through a messenger. The debtor receives a letter from the creditor acknowledging the receipt of the money. Later the creditor denies having written the receipt. Before the matter is cleared up, the creditor as well as the messenger die, and the heirs of the creditor claim the money due to their father. Though witnesses are found to testify that the handwriting is the creditor's, the father of the present litigants, they continue to urge their claim, basing it upon the contention that there is no way of establishing that the receipt refers to the transaction under discussion rather than some other debt owing from the same debtor to their father. The Gaon's decision is missing.

9 [568]. Of this Responsum only the last two lines have come down to us, and they contain the rather interesting statement of the Gaon based on a Talmudic passage (Tu'anit, 11b), that study is of greater importance than fasting, but fasting surpasses almsgiving.

10 [569]. Here we have the Gaon's view on יהור ארוכה, after the recital of ברכת נשואין. Comp. ש"י, 19 b, 14; and 58 b, 24.

11 [570]. The Gaon writes out the formulae for several sorts of deeds of gift from a father to his children, the expressions differing according to whether the deed becomes operative during the father's lifetime or after his death. Comp. "", 45 a, 5.

12 [571]. Here we have a case in which the dowry is paid out, though it be the woman who insists upon the

divorce. Comp. 7"un, II, 46, and ""u, 59 a, 30.

13 [572]. "A bachelor made out a deed of gift. Later, when he married, he made out a second deed of gift, transferring the same property to his wife, and in the presence of the first recipient, who uttered neither protest nor objection." The Gaon decides that the second transaction, and not the first, is valid.

14 [573]. The Gaon decides that an oath taken on a prayer-book is as sacred as one on the scroll of the law, and he who takes such an oath cannot be absolved from it. This Responsum is attributed in one source to Saadia, and in another to Haï: comp. Müller, Majleah, p. 230.

15 [574]. The Gaon rules that a Jew who owns orchards, the fruit in which must be gathered day by day, so that cessation from work on Sabbaths and holidays would entail a serious loss, may sell an average day's pickings to a Gentile on the eve of the Sabbath or of a holiday. The sale must be completed before the day of rest enters, so that the Gentile does no work for the Jew on a holy day. Comp. 577, 125; and Fragment XXI, 2, recto, below.

16 [575]. Though butter churned by Gentiles may be bought and eaten by Jews, the Gaon advises against it. This Responsum is found also in the Geonic collection שערי השובה, 188, where it is attributed to Natronaï Gaon.

17 [576]. This Responsum contains the decision of the Gaon with regard to דם מוהר. It is not improbable that this is the Responsum to which Maimonides expresses his vigorous opposition; comp. Maimonides, אסורי ביאה, XI, 15, and מות 173.

18 [577]. The Gaon goes into details as to the character

of the testimony admissible in the case of an ענונה. The end of this Responsum is missing.

19 [585]. The contents of the Responsum are difficult to determine exactly, because the beginning is missing. All that can be gathered from what remains is that the case dealt with is what the judge of a certain town suspects is a mock divorce, desired for the purpose of escaping the payment of debts. The debt owing to a divorced woman, namely, her dowry, must be paid by the husband before all others. If, then, a man is hard pressed, the expedient of divorcing his wife may occur to him, the intention being, of course, to re-marry the woman, and again come into possession of the dowry. The judge in our case was willing to grant the divorce on condition that the husband took an oath not to re-marry the woman. The Gaon shares his suspicions, and sustains his decision. It is noteworthy that the Responsum mentions in full the name of the judge, David 1, and of the parties concerned.

20 [586]. This Responsum contains the interesting statement that the old-established custom, reaching back to Talmudic times, of taking an oath publicly on the sacred scrolls in the synagogue, was discontinued in the day of the Gaon. Instead, when the occasion required it, a conditional excommunication was proclaimed in the synagogue, as follows: "If thou, N. N., owest money to N. N., and dost not acknowledge the debt, thou art under the ban." Judging by the style of the Responsum, and the views expressed in it, we shall not go far wrong in ascribing it to Haï. Comp. especially his Responsa in ""v, 73 a and 76 a. In the latter Haï writes thus: "Such a thing as taking an oath on the sacred scrolls has come under our notice neither personally nor through the reports and traditions of scholars from generations ago. Our procedure is as follows: The draped bier is brought [into the synagogue]; and in it is a cock (Aram. נברא), symbolic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> David Ibn Hagar? Comp. about him Steinschneider, Arabische Literatur, p. 143. Comp. also γ''ππ, II, 36-7.

of man (Aram. מכרא); lights are kindled, symbolic of the soul of man; ashes are strewn under the feet [of the one who is to take the oath], to indicate that man is but dust and ashes; empty, distended hides are put before him; they threaten him, saying, Behold, all these shall be signs unto you! Then children come with trumpets (שנפרות), while the man is led up to the place before the Ark, and the precentor stands on the platform next to the Ark, and says: N. N., who does not confess the truth, may he be overtaken by thus and thus [the curses of a ban] 1."

21 [587]. This Responsum deals with the limitations of the rights of a husband in the property of his wife.

Comp. 1"n, 25.

22 [588]. The Gaon gives the formula of the oath to be taken by a widow who makes demand for her jointure from the estate of the heirs of her late husband. This Responsum is identical with that found in the Geonic collection "π, 26, where it and the previous one, No. 21, are ascribed to Rabbi Zemaḥ. Comp. also γ"w, 65 b, top; and Müller, Mafteaḥ, 148, for it appears in the former that it was still customary to take oaths in the time of the Gaon addressed.

23 [589]. The Gaon renders the decision that a widow left with an infant at the death of her husband may not withdraw her dowry from the estate until the child has reached the age of two years, the period during which a mother has the duty to nurse a child, and during which re-marriage is prohibited.

24 [590]. A dies, and B of his own accord pays his heirs money which he confesses he owed to the departed, though no memorandum of the debt was found. The heirs wish now to force him to take an oath that he has acknowledged the full extent of his indebtedness. The Gaon decides against the heirs. Comp. V''v, 72 a, 5.

25 [591]. The Gaon decides that a widow claiming her dowry from her late husband's estate must take an oath

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ארה ה היים, II, p. 503; ה"יש, ed. Lyek, וס; and ץ"ש, 69 a, 72.

asseverating the justice of her demand, even when the estate does not suffice to satisfy her claim in full.

26 [592]. This Responsum deals with the status of a child born out of wedlock, a certain man being designated by the mother as the father of the child. The Gaon's decision is that such a child is not to be considered a bastard (ממור); nevertheless, the alleged father cannot be held responsible for the maintenance of the child, nor is the child to inherit his estate after his death. If circumstantial evidence corroborates the woman's allegations, the man is to be excommunicated and exposed to public disgrace. Comp. ה"ב, 39, and "", 46 b, 11.

27 [593]. This last Responsum of our fragment, of which only the beginning has been preserved, deals with a promissory note whose genuineness is denied by the supposed debtor. It is perhaps another version of Responsum

133 in the Collection שערי תשובה.

השתי וכתבו לאמו לא כל הימנו כשהניח בעלת חוב שלו והקנה לאמו ומה ישהקנה לא עשה ולא כלום ורין הוא ישתתן הזקנה ממה שהקנה לה בנה כתובת כלתה בשבועה דלא אתפסה צררי ולאחר ישתימול כתובתה כלתה כל מה ישנשירי הו לזקנה כל מה שהרצה תעשה תרצתי לבן בתה

5 או לאחרים תתן תצם ומבוי שרחב ארבע ויש בו שלש חצרות ואחד שהן .... את פתחו למקום אחד ואמ' להן לבעלי חצרות או תנו לי שליש המבוי שמניע

נירובק לי או תנו לי דכוים והללו אומ' לו לא נתן לך כלום בוא ודור עכונו מה הדין כך ראינו שזה שאמ' תנו לי חלקו או דכויו שלא כדין אכו' שאין חולקין את ההצר עד

- שיהא בה ד' אמות לזה כלל "וכל שמן מכוי שאינו עשוי אלא לדרך שאין חולקון 10 אותו כלל שאף על פי שהל' כר' יהודה דאמ' אית דינא דגוד או אגוד " הני מילי היכא שאותו כלל שאף על פי שהל' כר' יהודה דאמ' אית דינא דגוד או אגוד " הני מילי ה' אין שאמרו לו הן אין אנו גוהנין לך דמים אלא בוא ודור עמנו כדין אטרו לו כדהנן " שני אחים אחד עני אחד עשיר הניח להן אביהן מרחין ובית הבד עיטאן לשכר השכר לאמצע עשאן לעצמו הרי עשור אמ' לעני קה לך עבדים וירחצו בכית המרחין קח לך זותים
- 15 ועשם בבית הבד והדא מתניתא הלכה היא וליכא דפליג עלה ' תֹלְ המוכר עברו להב ' והיו בו מומין והשביחו אדונו השני יש על הראשון לחזיר לו דמי

מכירה כונוין לשני כנוה שיאטרו הבקוין וראשון שאטר לשני טול דמים שנתתה לי וה' והחזיר לי עבד שלא כדין הוא עושה לאחר שנידלו שני והשביחו ולא כל היטנו אלא יתן לו דמי טומיו: תקא והא דאט' רבנן כותב אדם עידותו על השטר שידות עידות

- 92 ובעוד עליה אפילו לאחר כמה שנים היכא דחתמין תרי שחדי על שטר ואמ' קמי בי דינא דהא חתמות ידן נונהו מיהו לא פקוע" לן בממונא כמה האוי אם כמה דכתיב בשטרא או לא היכין עבדין בהאי שטרא כיון דקא משהדין דהיא חתמות ידיהו מגבינן על פומהון אי דיל"? כיון דלא פקועי<sup>10</sup> בממונא כמה האוי הוה לה פלגו דסהדותא ולא מגבינן על פומהון כיון דלא פקועי לא בריר לי ממונא דכתיב
  - 25 בשטרא כמה הוו לא פגבינן ביה דאית למימר במאי קא מפיק מיניה ממונא מן לווה במימרא דעדים הא עדים גופייהו קא אמרי לא קים לן בממונא והולכך איתרע ליה שמרא: תֹקֹב ראובן
    - ב.. ש הלך למצרים שיגר עמו שמע' טו' זהובים לקנות לו בה

<sup>1</sup> Read איז רצה. <sup>2</sup> Baba Batra, I, 6; Gemara, ibid., 11 a. <sup>3</sup> Baba Batra, 13 a-13 b. <sup>4</sup> Ibid., 13 a; as the quotation is from a Baraita, and not from a Mishnah, the correct reading would be איז, and not ברחים, and not הלהבורו <sup>6</sup> ברחים, <sup>6</sup> בקיאין <sup>6</sup> ברחים, <sup>7</sup> Ketubot, 20 a.

(Leaf I, verso.)

ם החורה נכנם למקום שמו אגראביה ושבו משם למצ' בהליכתו למצ' ו יצאו עליהו ליסטיו וכשהגיע למצ'ו כתב לשותפו בכל מה שאירעו וכה כתב לו כשהגעתי לאגר'? שברתי על כל משואות שהיו עמי מן הערביים וכל זהובים שהיו עמי שיגרתים ביד פל' גוי מפני סכנת הדרך ולא השארתי אלא שלשה עשר זהובים של שמע' נתיראתי ב לשגרה עם הגוי שלא לעבור על דעתו ויצאו עלינו לסטין ותפשו השיירה כולה והפשיטו כל מה שהיה עלי והניחוני ערום ועמדו לשחמני וכיון שראיתי כך אמרתי בלבי כל מה שיש עמי אין לי הצלה מידם מוטב שאומר להם שיש עמי זהובים ויניחו אותי אמרתי להם יש לי בדלוסקמא ט'ו' זהוב' ובאו עמי למקום השיירה פתחתי הדלוסקמא והוצאתי ט'ו' זהוב' של שמע' ונצלתי בהם והרי אני' משלם לשמע' חצי ממונו סו בשביל אחבה שיש ביני לבינו ואמ' שמע' זה הציל עצמו בממוני והכל ישלם לי איך הדין . כך ראינו אילו היו הדינריו מוצנעים ביד ראובן ולא הכירו בהו לסטיו ונתו אותו להו בודאי הציל טצמו בממון חברו הוא וחייב לשלם הכל: אבל אם כמו שמפורש בשא' שמעז ראו' ואמ' כל מה שהיה עמי איז לי הצאלה מידם אם יש עדים בכך נפטר ואם אין לו עדים ישבע ראובן שאותן ט'ו' זהוב' נטלות למשינה בהם ולא פשע וכי אותה הדולסקמא שחיו בה נטלות לסטין ולא היתה לה הצלה מידם ולא נשתייר מן הזהבים כלום ואם יטול ממנו שמע' חצי הממון בפשרה יפטר ראובן מן השבועה· תֹלְגָּ המוציא שטר חוב על חברו ואמ' לו פרעתיך אמ' לו מלוה השבע שפרעתני ולך" אמ' לו לווה איני

נשבע השבע אתה וטול: כך ראינו שכדין אמ' לווה שכיון ששטר בידו 20 ישבע ויטול ואם האמינו לוה למלוה גובה בלא שבועה: תֹלְדׁ וכהן שנכנם בבית הקברות או בבית שיש בו מת בזמן 4 חייב מלקות או לא כך ראינו שחייב

3 بايار .

כולקות דקדוטתו קדוטת עולם והתורה אמרה לנפיט לא יטמא וג': תֹקֹה ראובן היה ליה על שמע' דינרי בלא שטרא ושדר יתהון ליה עם לוי וכתב לו ראוב' כתב לשמע' בכתב ידו כי הביא לי מאצלד כ' זהובים לאחר ל' יום פגט ראובו בשמט' אמ' לו תו לי כ' זהובים שיש 25 לי מאצלך אמ' שלחתים לך ביד שמע' לוי אמ' לו לא היו דברים מעולם ולא כתבתי כתב כלל ומת ראובן ולוי ועמדו יורשיו ותבעו את שמע" והוציא שמע" כתב שכתב ראובן ללוי ואיתי שהדי שהוא כתב יד ראובן אמרו לו היורשין שמה חוב אחר היה לאבינו בידד ואילא משכח שמע' שהדי שהוא כתב ידו של ראובן דיניה עם יורשי לוי או עם יורשי ראובן: הכין חזינא דאילא איעכח שמעון

<sup>4</sup> Read הוה בוכן הוה.

(Leaf 2, recto.)

כלכא אכלה לשירותיה ומן הלין שמעתתא ידעינן דתלמ' תו' עדיף מתענית: אבל תענית וצדקה תענית עדיף דאמ' ר' אלעזר בדולה תענית יותר מן הצדקה שזה בנופו וזה במסונו:

תלקסט ושש' המארס את האשה זנתן לה קירושין וכתב לה כתובה וברכו אותם ברכת

אישות אירוסין וניישואין ולא נכנסה עמו לחיפה והיא בבית אביה מתיחד עמה אולא כך 5 ראינו שמותר להתיחד עמה ולישא אותה נמי והיא בבית אביה ואין בכך כלום:

תקע ושש' הבותב מתנה לבנו או לאחר לאחר פטירתו ולא כתב בה מהיום ולאחר יתנה

מיתה יכול לחזור בו או לא ואם יכול לחזור בו בחייו לאחר פטירתו תהא מתנתו מתנה או לא כך ראינו שהכותב מתנה לבנו או לאחר בחייו אין יכולין עמו אלא לאחר פטירתו ועיקר שימסור להן שטר מתנה אבל אם לא מסר להן שטר מתנה לא החזיקו בה ואין ובידם ממנה כלום ואם שכיב טרע הוא ונתן מתנה מחמות מיתתו אם עמיד ומבקש לחזור חוזר שכך אנו אומ' כל שאילו עמד חוזר במתנתו אבל מתנת בארי וקנו מידו ומסר השטר לבנו או לאחר מחיים כדי שיוכה לאחר מיתה זוכה בה לאחר מיתה ואם לא כתב בה מהיום ולאחר מיתה יפה כחו של מקבל מתנה שהחזיק באותה מתנה מאלתר וזה שתיקנו חכמ' לכתוב מהיום ולאחר מיתה ליפות כחו שלנותן

באותה מתנה מאתר וזה שתיקנו חבמי לכתוב מהיום ולאחר מיתה ליפות מזו שלנותן ני מתנה שלא יוכה בה אלא לאחר מיתה: וזה שלא כתב מהיום ולאחר מיתה מתנתו מתנה נמורה וזוכה בה מאלתר: תֹקְעֵׁא ושש' פנוי הנושא אשה ואינו יכול לבעול אותה זהיא בבתוליה: והוא אומ' אסרו" אותי הריני בודק את עצמי באחותת" והיא אישות אמרה לו מה אעשה לך שהרי מסרתי עצמי לך תצא בכתובה ותוספת ובגדוניא

שלה אולא: כך ראינו שתצא מימנו בכתובה ובתוספת ובנדוניא שכיון שמסרה 20 עצמה לו והוא שאין יכול לבעול נעשה כמי שאינו מבקיט את אשתו ונותן לה כתובה ותוספת ונדוניא שהביאה עמה מבית אביה ומגרישה וזה שאמ' אבדוק עצמי באשה אחרת אם רוצה מנחת אותו ואם לאו אין מנחת אותו שכך אמירו חכמ' אמ' איזיל איבדוק נפשאי באיתתא אחריתי אמ' ר' אמי אף בזו יוציא ויתן כתובה הולכך אשה זו נוטלת כתובתה ותוספת ונדוניא ויוצאה: תֹלְעֹב וְשִׁשׁ פנוי שכתב מתנה בפני אותו האיש מתנה היא גופה בפני אותו האיש מתנה היא גופה בפני אותו האיש מתנה

שנתן לו מעיקרה ולא עירער ולא עשה מחאה אותה מתנה הראשנה טמירתא<sup>®</sup> היא ולא מנבינן בה להיכי מדמינן לה כך ראינו שאותה מתנה בטלה מן האיש והרי היא בחזקת אשתו מאי טע' שכיון שכתבה לאשתו בפניו ולא עירער ולא מיחה בו בטלה ממנו ואנו מדמין לה למה שאמרו<sup>®</sup> תכמ' הכותב כל נכסיו לבניו ושייר לאשתו קרקע

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ta'anit, II b; our texts read ליכול כלבא לשירותיה.

<sup>3</sup> The line over win indicates that this word is to be cancelled.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. Targum Jonathan to Deut. xxiv. 6. <sup>6</sup> Read באהרה.

<sup>8</sup> Comp. Baba Batra, 40 b.

<sup>9</sup> Peäh, III, 7.

Berakot, 32 b.
 Baba Batra, 135 b.

<sup>7</sup> Yebamot, 65 a.

(Leaf 2, verso.)

בל שהוא איבדה כתובתה ומפרקינן אמ' רב במוכה להן על ידה י ושמיאל אמ' במחלק' לפניה והיא שותקת הכא נמי כיון שכתבה לאשתו בפניו. ושתק וֹלֹא מֹחֹה איבד מתנתו עוד מדמינן לה למה שאמרו חכמ' <sup>2</sup> העורר על השדה חתם עליה בעד אדמון אומ' השני נוח לי והראשון קשה ממני וחכמ' אומ' איבר את זכוחו הילכך איש זה איבר 5 מתנתו ועמדה מתנה ביד האשה תקעג ושש' מי שנטל ספר תחנונים ושל

תפילות ונשבע בה אותה שבועה תהא כשבועת התורה וכיון שנתחרט בה יש לה

יי הפרה אולא: כך ראינו ששבועתו כשבועת ספר התורה מה ספר תורה יש בו שמות של הֹקֹבֹה כך ספר תחנונים ושלתפילות יש בהן מקראות ושמות של הֹקֹבֹ ואין לשבועתו הפרה . תֹקְעָר ושש׳ ישר׳ שיש לו כרם נטוע ומלקטו ומאספו ובכל יום ויום מפני שמוציא פירות כצלף ואם אינו מלקטו ועוזב אותן בשבת וביום

טוב הולך אותו היום לאיבוד ויש שם חסרון גדול כיצד יעשה וייהנה ממנו ימכור אותו לגוי מערב שבת וילקטנו גוי בשבת או לא כך ראינו שמותר למכור אותו לגוי מערב שבת וילקטנו הגוי בשבת ויתן לו דמים מערב שבת כמו שאמ' חכמ'<sup>3</sup> הנהו מוריקאי דעבדו שותפותא בהדי הדדי בשבתא מנקיט<sup>4</sup> ליה גוי בחד 15 בשבא מנקיט ליה ישר' אתו לקמ' דרבא שרא להו כוֹל והכא נמי כיון שמוכרו מטרב שבת בסתם ולא במשקל שאם פחת פחת לנוי ואם הוסיף הוסיף לנוי

מותר תֹקֹעה ושט' חמאה של גוים אסור או מותר כיון דקים להו לרבנן דחלב טהור עומד טמא אינו עומד מותר אלא שאין הדעת מקבלת ומי

שיפה דעתו ואוכל מותר תקעו ושש' יולדת נקבה שראתה דם שנים ים ושלשה ימים ופסק הימנה אותו הדם ואינה רואה דם עד יד יום יש לח היתר 20

לטהר לבעלה קודם יד אולא כך ראינו שיולדת כיון שפסק דם ממנה תספור שבעה ימים נקיים ותטבול ומותרת לבעלה ואם רואה לאחר יד יום צריכה שתשב שבעה נקיים שסמוכין אנו עכשו על דר' זירא דאמ' בנות ישר' הן החמירו על עצמן כול אבל במקומינו יולדת אינה טובלת אלא לאחר שלשים 25 יום בין לזכר בין לנקבה ומותרת לבעלה ואם רואה כשהיא מניקה טיפה כחרת

יושבת עליו שבעה נקיים תקעו ושש׳ הנהרג בדרך ואין מי שרואהו כלל ולא מי שמעיד על הריגתו אשתו מותרת לינשא אולא כך ראי' שאסורה

איטות לינשא שכיון שאין מי שרואהו ואין מי יעמוד על האמת אסורה אשתו ואף על פי שהקלו חכמ' בעגונה לא הקלו כאותו הדבר מפני שאמרו חכמ' היחזקו 30 להיות משיאין עד מפי עד מפי אשה ואפילו מפי עבד ומפי שפחה אבל אם אין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 132 a. <sup>2</sup> Ketubot, XIII, 6; Gemura, ibid., 109 a. <sup>3</sup> 'Abodah Zarah, 22 a. <sup>4</sup> Our texts read: הכברול Our texts read: הכברול <sup>5</sup> Niddah, 66 a. <sup>6</sup> Read .

<sup>7</sup> Yebamot, XVI, 7; Gemara, ibid., 122 a.

(Leaf 3, recto.) קרי בית דין ואף על פי שמספנון של רב דויד עם יצחק בר חייה הוא שלא היה לו ל.... לאשתו של יצחק בן חיי..... א מבהקא מילתיה דיצחק בר ישעיה ובקנוניא שעשה... האי דמגרש אינתתיה... למא ודאיטרדותא עבדו ומיבעי לקיומי בהני הוא עשה שלא <sup>2</sup> בהוגן לפיכך עושון בו שלא כהוגן הולכך דינא לתבעו בבית דין ולאדרה הנאה לאינתתיה ... בבית דין ועל דעת בית דין דלא מהדר לה לעולם דלאו כל כמיניה דעביד קנוגיא הוא ואית... ודטעי בנפשיה חלופי בית דיו של ישר' ומקיים בנפשיה הליו מילי דגם עד דמדהי ליה לממ... יצחק בר עוקבא הילכך לא כל° מאיטת יצחק בר חייה ישאופירת לרב דויד לא ..... אות ואנא בעלי אחיל לי ולא נהתנא בהרך לדינא: ותפיק שטר כתובה ותחשוב .... ה אית בה וליתהנפק כל דיהב לה בבית דינא וליתשום בבית דינא ולתשום ים... א תריצא ותשתבע דלא אתפכה צררי דהכא ודאי מבהקא מילתא דאית בה גונבא וגוילא .... בל יצחק בר הייה גופיה ולישתמת וליתחרם בשיפורי שרב וכקר בשבתות ובימים [מו]בים בכל בתי כניסיות עד שישלם ומפני שעשה כך והחזיק עצמי בגולנות ובמעשים ..... לתין וכל ישר' תובעין דיליה אינון לפום נונביה ושפיר עבד רב דוד דמני .... לא למיתבטיה ליצחה בר חייה ושמותיה ואחרומיה ערב ובקר בכל בתי כניסיות בז ...ר דרא... כון שמיא תיובתא בלביה והדר בתשובה הילכך אית ליה כון דינא למנויי ... אפטרופא עד כמה ד... הא ליה ותבע ליה ליצחק בר חייה עד דפרע ממונא ליצחק בר עוקבא: תֹקֹבוֹ איתהא כי משבעינן לה בספר הורה היכי משבעינן לה בבי כנישתא משבעינן לה או אולין עשרה לביתה ומשבעין לה וחישין לביזיון וגברא היכי משבעין ליה כי אמור רבנן לאתפוםי חיפצא בידיה למן דמישתבע ולאשבועי בספר תורה 20 בשנים קדמונות אבל בזמן הזה רוב בני אדם חשורין על השבועה וכל שכן נשים דודאי חשודין דתנן! אין אלמנה נפרעת פינכסי יתומין כוֹל נמנעו מלהשביעה כוֹל ולא חששו רבנו לחינה ולזילותה הידנא לא פהיפינא בשבועתה וכישום הכיז נפנעו פילהשביעה משום דאלמנה מודיא ואמרה בחהוא הנאה דטרחת קמי בעלי אחולי מחיל גבאי מאי טעמא רכסיתי מיניה מימוניה ולא.. יקה בישבועתה ואי קדימה היא ואייעתבעת מן נפיטה 25 מגבינן לה כתובתה דהא אייעתבעת דאטרינן 6 החיא אלטנה דאתי לקטיה דרב חונא תבעת כתובתה אמ' לה כיאי אטביד לד דרב לא מגבי כתובה לאלמנה אמרה ליה מסקא

בש כעבינן לה כתובתה דהא אישתבעת דאפרינן? ההוא אלפנה דאתי לקפוח דרב חונא תבעת כתובתה אמ' לה פואי אעביד לך דרב לא פעבי כתובה לאלפנה אפרה ליה פוסקא ליה לפוד על דעתיה דתפיסי פוסתובתאי פוידי הי יי צבא' אם נהניתי פוסחובתי כלום אמ' מודה רב בקופצת ומשבעת אפילו רב דאמ' בין בבית דין ובין שלא בבית דין אין פושביעין אותה ולא פגבי לה כתובתה בקופצת פורי אבל שמואל בבית דין הוא פושביעין אותה ולא פגבי לה כתובתה בקופצת פורי אבל שמואל בבית דין הוא

30 דלא מישבע לה חוץ לבית דין מישבע לה: והידאנא® לא מישבעינן בספר תורה אפילו לאמשים: משענינן לה גזירתא וקארי שפוֹה" באנפיה ומישמתינן אנת פ"ל או אית ליה לפאל" מטונא גבך ולא מודי בישמתא דייש" ליהוי דאי קאמו..... איהו להידיה וליישתיזיב עלמא...

י משמשבעיי? <sup>2</sup> Comp. Baba Batra, 48 b. <sup>3</sup> Comp. the expression אל כל מכנו <sup>4</sup> Gittin, IV, 3; Gemara, ibid., 34 b. <sup>5</sup> = הארוא. <sup>6</sup> Gittin, 35 a.

(Leaf 3, verso.)

תקפו איש ואשה שמכרו נכסי מלוג כבר פירשו רבנן שאם מכר איש לידו "
נכסי מלוג ומת כיון דהגך ניכסי מלוג נכסי אשה הם וניכנסין ויוצאין עמה אתיא
משה מפקא להון מן לקוחות ואם מכרה האשה לבעלה ומתה בחיי בעלה כיון
שהן משועבדין לבעל לאכל פירותיהן ועכשו שמתה האשה קנה נמי גופיה
שהן משועבדין לבעל לאכל פירותיהן ועכשו שמתה האשה לבעלה או נמי מכרו
שניהם הוי זביניהו זביני וכן הלכה: ונכסי מלוג הם כל בגדים ותכשיטין
שמכניסת אשה לבעלה ולא קיבל הבעל אחריותן שאם נגיבו או אבדו אינו הייב
באחריותן נקראין נכסי מלוג ' תקפדו אלמנה שתבעה כתובתה כיצד משביעין
אותה דלא תפשה כלום מכתובתה או אפילו על פילכה ועל עיסתה: בלשון הזה

אישות 10 משביעין אותה שלא נתן ליך בעליך בצנעה כספפים "ולא הישתלמת מידי מכתובתק וה הוא לשון צררי כמו ויראו את צרורות כספ': וטגלגלין עליה שלא גולת ולא גובה כלום אחר מיתת בעליך אבל אם רצו להשביעה שלא גובה בחיי בעלה אין יכולין להשביעה שלא גובה בחיי בעלה אין יכולין להשביעה שלי במה דבר' אמורים להשביעה שלי במה דבר' אמורים שתבעה כתובתה אבל לא תבעה כתו' אין יכולין להשביעה כלל דתנן "ר' שמע' אוֹ כֹל זְם' שתבעה כתובתה אבל לא תבעה כתור אין יכולין להשביעה לל דתנן "ר' שמע' אוֹ כֹל זְם' ברא בר ג' ירחי ואתיא אלמנה ותבעה כתובתה

יהבינן לה או דילמ' מעכבינן עלה לא מפריש בשאילתא מחמת מאי ניהי עכבא אם מחמת מניקה את בנה שאלת דינא הוא דמעכבין עלה ולא יהבינן לה עד בד' ירחי דקתני ומניקה את בנה כוֹל תֹלְצׁ היכא דאפקיד ראובן ממון גבי שמע' פקדון

ורות בלא שהדי ומת והוציא שמע' הפקדון ונתנו ליורשי ראובן יש עליו שבועה או וכל בלא שהדי דאלו בעי בניהו כמשיב אבדה ופטור: כך ראינו שכיון דאפקיד גביה בלא שהדי דאלו בעי 20 ניהוי כמשיב אבדה ופטור:

אמ' לא היו דבר' מעו' כמשיב אבדה היי ופטור": וכן אם מת שמע' ותבע ראובן או יורשיו את יורשי שמע' וליכא שהדי הוי משיבי אבדה ולית עליהו שבועה כלל: תקצא אשה שמת בעלה והניה מקצת כתובתה משבעינן לה או לא אף על

אישות י פי שהניח מקצת לא תיטול כלום אלא בשבועה תקצב פנויה שאמרה מעוברת אני

25 מפל<sup>7</sup> והוא בשכונותיה והיא נתנה אמתלא לדבריה ונותנת סימנין באיזה יום ובאיזו שעה ואותו האיש פנוי וכבד נחשד בדבר כמה פעמ' מה יש מה הדין בנויה זו שילדה ילר שלה שתוקי הוא שמכיר את אמו ואינו מכיר את אמו ובתר אשה שדינן ליה וכשר לבא בקהל ואין חייב אותו האיש במזונותיו ואין יורש אותו: ואפילו תפס מפקינן ליה ונואף ההוא חייב לנדותו ולהודיע קלונו ברבים תוקצול הוציא

פפק כן כיר ימאף חווא חייב לו חוו להחדים קלונו בו בים דוק בג הוציא מוען 30 עליו כתב ידו שהוא חייב לו ואמ' זה אינו כתב ידי, מי נישבע לוה או מלוח": אי קא מודו ונמען

זה שכתב ידו הוא . . . . . תב ידו גובה מבני חרי דלאו שטרא מעליא בקנין הוא <sup>1</sup> Baba Batra, 50 a. <sup>2</sup> Read במ

<sup>1</sup> Baba Batra, 50 a. \* Read אול. אל Ketabot, IX, 6; Gemara, ibid., 86 b. \* Ketabot, IX, 8; Gemara, ibid., 87 b. \* Comp. אינר השיבה ביינית אול. אינר השיבה ביינית אול. אינר השיבה ביינית אול. אינר השיבה ביינית אול. אינר השיבה ביינית אול.

#### XVIII.

Fragment T-S., paper, four leaves, two joined and two separate, 17 × 13 cm., neat, small square hand. It represents the remainder of a Geonic collection of Responsa, of which nine have been preserved to us, five in an incomplete condition.

- I. The first Responsum, the beginning of which is missing, deals with the relation of the second holiday to the first, especially with regard to the burial of the dead. The Gaon decides, on the authority of the Talmud, Shabbat, 139 b, that on the first day the work connected with the burial of a body must be done by Gentiles, but on the second day it must be done by Jews. It is practically identical with a Responsum attributed to Natronaï Gaon found in the Geonic collection n"z, 184, but our fragment presents it in a more complete form by far. Especially noteworthy is the orthography of the name of the city referred to in the above cited passage in Shabbat, in our Responsum כשכר, not בייבר as it appears in the editions of the Talmud and in the ח"ב (ibid.). That the reading כשכר is correct is corroborated by 'Aruk, s. v. אסתגדרא (ed. Kohut. 206) 1, and by the MSS, of the Talmud (comp. Rabbinovicz, on Yoma, 10 a; also Fragment XXV, 1, recto, line 1, below).
- 2. The second Responsum is a brief version of No. 57 of the Geonic collection מול מאני מורה (אוני מורה המערב ה'ד, where it is ascribed to Natronaï Gaon. But, though a shorter form, ours is the better, the one in the collection named being in a very corrupt state. The Gaon here decides that it is not permitted to keep Sabbath dishes hot by putting them into ashes on Friday.
- 3. The third Responsum, perhaps also by Natronaï Gaon, concerns itself with the materials permitted for the Sabbath lights, and is also found in Rabbi Judah bar Barzillaï Albargeloni, העחים 'ס', p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kohut refers twice to an article car but no such article can be found in the book.

- 4. Of the fourth Responsum only the beginning is preserved. It deals with the same subject as the previous one, and like it is found in the ס' העתים (l. c.).
- 5. This Responsum, the beginning of which is missing, contains an explanation of the Talmudic passage *Ketubot*, 10 a, and the norm for such cases as are there discussed.
- 6. The Gaon decides that an individual whose morals are not above suspicion is qualified as a witness to a marriage, but not as a witness in an inquiry as to whether a woman is a widow or divorced. Comp. "", 85 b, 13.
- 7. This Responsum, of which only the beginning is preserved, is identical with the somewhat lengthy one given in pr"ps, 86, and deals with the question whether a witness may retract a statement of his made outside of the court.
- 8. In exchange for part of a debt, a debtor agrees to give his creditor the use of a shop for a definite time. Before the time has elapsed, the debtor has an opportunity to sell his shop, and he desires his creditor to leave it. The Gaon decides against the debtor. Comp. 1"", 99 a, 22.
- 9. The last Responsum of our fragment is identical with that ascribed to Nahshon Gaon in the collection y"v, 98 b, 20, than which it is better phrased and lengthier. What is particularly noteworthy in our text is the explanation of the word חבילה, which is entirely new. The case dealt with is that of a day-labourer who has undertaken a day's job for a stipulated hire. In the middle of the day he refuses to go on with the work. His employer represents to him the difficulty of securing another working-man at that time, and also that he will have to pay a proportionately larger wage to the man who consents to do a halfday's work. The Gaon decides against the working-man, and rules that the employer may withhold his hire until he has paid the new labourer what he may demand, while the first one must then be content to take the difference between this sum and that agreed upon for his whole day's hire.

# (Leaf I, recto.)

על פי שרב ור' יוחנן הלכה כר' יוחנן בהא הלכה כרב וכלכלה כמותה י ושני ימים טובים שלראש השנה רב<sup>2</sup> ושמואל דֹאמֹרי תרויהו נולדה בזה אסורה בזה: ופירות ב כותיהו וכך הלכה דאמר רבא הילכתא כותיה דרב בין לקולא ובין לחומרא לבר מן מת שהיקלו בו הכמ' 3 ראמ' רבא מת ביום טוב ראשון יתעסקו בו עממין ביום טוב שיני מחעסקין בו ישר' ואפילו בשני ימים 10 מובים שלראש השנה מה שאין כן בביצה וכך הלכה ואין לווז הימנה: ואי קשיא דבני כשכר 4 כבר מפורש טעמו שלדבר שהן אינן בני תורה: ואתם ברחמי שמים בני תורה והכמי תורה אתם וחס ושלום ו לפשוט לכם כבני כשבר ששלחו לו ללוי אלא אתם חשובים לפנינו כמותנו ושש' קדירות שמומנין בהן והן ברמין מערב שבת ומכסין אותן בכסות הראוי כגון גלופקרין ובסדינין

ים From מ" to מותה not in ה"ש, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bezah, 4 b.

<sup>3</sup> Shabbat, 139 b

<sup>4</sup> Ibid., ומסם; our texts read בשכר, and Rabbinovicz has no variants.

## (Leaf I, verso.)

ובשאר כיסיות הראויות ומצממקת והולכת בלילי שבת הטמנה ברמץ כי האי גונא שרי או אסירוֹ כֹדְ ראינו שכל הטמנה ברמין אסורי מאי טעמא בכל מקום קא אמרינו 5 גזירה שמא יטמון ברמין אלמא רמין אין לו התיר בשום אנפא בעלמא י ושש׳ אין מדליקין לא בלכש ולא בחוסו 2 בו' הלכה כמאן כתנא קמא או כחכמ' או כדברי ר' טרפוז כך ראינו שהל' כחכמים סו וכל שכן שקרובים דבריהם ודברי תנא קמא להיות שוין דקא אמרינן 3 חכמ' הינו תנא קמא איכא ביניהן דרב ברונא אמ' רב ולא מסיימי אבל ר' טרפון פליגיו כל תנאי עליה ור' יוחנן 4 אמ' אין לך אלא מה בז שמנו 5 חבמ׳ בה וששי רבעא 6 אביי מרבה שמנים שאמרו חכמ' אין מדליקין בהן הלכה כרבה או כדאיתותב

י From אכזר to ברמץ not in נמ"ומ; the copyist jumped from the first ברמץ to the second.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, II, I; Gemara, ibid., 20 b.

<sup>3</sup> Shabbat, 24 b.

<sup>4</sup> Ibid., 26 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Our texts read אמרוי, but MS. M. has also שמרו <sup>6</sup> Shabbat, 21 a.

### (Leaf 2, recto.)

ולאלמנה מנה וכול" ואף רבא הם " הכיו סבירא ליה דנאמן דאם כן מה הועילו חכמ' בתקנתן אמ' רבא חזקה אין אדם טורח בסעודה ומפסידה: ואף רב נחמן סבירא ב ליה דנאמן דההוא גברא דאתא לקמיה דרב נחמן אמ' ליה פתח פתוח מצאתי אמ' להו רב נחמן אסבוה כופרי מברכתא חביטא ליה ומקשינן ליה לרב נחמו והא רב נחמו הוא דאמ' אם אמ' פתח פתוח מצאתי נאמן ישאינו נשוי נשוי נשוי מסבינן ליה כופרי דגאמן ומסבינן ליה כופרי 10 והיטתא מסקאנא כדרב אחא דרחראה הוא דקאמרי' רב אחא משני כאו בבחור וכאן בנשוי ומה הפרש בין בחור לנשוי נשוי כיון דגמיר לה למילתא ידע ביו פתח פתוח 15 לשאינו פתוח ומהימן בחור כיון דלא נסיב ליה כלל לא ידע בין פתח פתוח לפתח שאינו פתוח ולא מהימן

ושש' החשור על העריות

<sup>1</sup> Ketubot, 10 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read cnm.

<sup>3</sup> The words אינו נשי between the lines is the explanation of the copyist of the Talmudic text referred to by the Gaon.

#### (Leaf 2, verso.)

מהו להעד בין עדות דעלמא ובין עדות אשה כגון דאסהיד דפלני בעלה מית ליה הכין חזינא דהדא הא פסיקא בנמרא<sup>1</sup> דאמ' החשוד על העריות כשר לטדות ז ומתקיף לה רב ששת עלה וכול' אמ' רבא ומודה רב נחמן לענין עדות אשה דפסול אמ' רבינא ואיתימא רב פפא לא אמ' רבא ורב נחמו אלא לאפוקה מבעלה דממציא ליה אישה אבל לעיולה לרשות בעל אחר מהימו דקא 10 מרחקא מיניה ואמרינו פשיטא דהני הוא ומפר' מהו דתימא הא עדיפא ליה דמהוי ברשות בעל אחר דתהוי גביה מים גנובים ימתקו קאמשמ' לו דלא אמרינו הכין אלא דכמה דמיחדא<sup>2</sup> ליה טפי עדיפא 15 וניחא וכן הלכה ישש' ראובז היה יודע בעדות לשמע ואתא לקמי 3 לוי ויהודה ואמ׳ להן ראובן 1 שמעון אית ליה שהדותא נבאי בממונא דבינו ליששבר ונטרו ליה לוי ויהודה ההיא

<sup>1</sup> Sanhedrin, 26 b.

במידות belonging to him only; comp. the reading of the MSS. in Rabbinovicz, on Sankedrin, 26 b.

<sup>3 =</sup> dans.

 $<sup>^4</sup>$  In שמעון the text reads שמעון, but שמעון must not be taken as the subject of יואבר.

# (Leaf 3, recto.)

טל חמשה דינרי ויהיב ליה חד זווא נכיתא י אתנוי תריהון דילא למיהדר בהון ר.. מג... 2 עד תרתין שנין וכיון דשהא שתא ופלגא אתא לוי ואמ' ליה לראובן אוגר לי חדא חנותא 3 של 'של ליה לשמע' של 5 ואנא יהיבנא דינרי דפרעת ליה ראובו אמ' ליה לשמעוו שקול דינרי דיזיפת מינך ושבקה לחנותאי אמ' ליה שמע' עד דמשתלימנא תרתיו שניו דאית לי עלד ואמ' ליה ראובן הא אית לי חנותא אוחרנתא 10 דקריבא להדא חנותא דמישתלמת מנה תרתיו שניו אמ' לא נפיקנא דחוקה דילי מהאי חנותא אמ' ליה ראובן אי כתבית לך מיהא מי כתבית לך לא יהא לד פירטון אלא מזו השתא דלא כתבית לד חבי על דמצרי דיליה ' כתבית ביו ברא ביו בחנותא ביו ברא ביו באוחרנתא דינא מאי והא דאמור 6 רבנו סתם משכנתא שתא היכא דאוופיה נשרה דינרי ומשכין ליה חנותא ויהיב ליה כד'

ינכא from נכא, and not from נכת, מכה נכיתא  $^2$  נכיתא דגן מן יומא דגן.

י Text not very clear; probably to be read דילי.

<sup>5</sup> Baba Mezia, 68 a.

#### (Leaf 3, verso.)

זווי נכיתא ובעי למהדר בבציר מן שתא יכיל למהדר או לא: הכין חזינא דשלא כריו קאמ' ליה ראובו וטענתא דשמעוו טענתא מעליתא היא ולא יכיל להנפוקיה ז עד דמליאו תרתיו שניו כתנאיה ואף על נב דקאמ' ליה אית לי חנותא אחריתי דור בה לאו כל כמיניה מאי טע' דמאכי ! משכנתא אלים טובא דא' אפילו אתי בר מצרא ובאטי למיזבנה לא יאכיל למיזבנה כמה דמשכנחא ום בידא דשמעון דקאמרי'2 אמ' רב אשי אמרן 10 לי סאבי דמתא מחסיה מאי משכנתא דשכונא גביה למאי נפקא מינה לדינא דבר מצרא דלא יכיל לזבונה לשום אדם אפילו לבר מצרא בזמן דבאעי לה מאן דמשכנה בו גביה וכל שכז לחלופה ליה בחנותא אחריתי דלית ליה מן דינא: והיכא דמשכין ליה סתאמא אף על גב דלא פריש ליה לא יכיל לסלוקיה עד תרתיז שניז דקאמרינו<sup>3</sup> כדרד

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read רהאי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 108 b.

<sup>3</sup> Baba Kama, 79 a.

(Leaf 4, recto.)

שתיקנו משיכה בשומריו כד תיקנו משיכה בלקוחות וכשם שהקרקע נקנת בכסף ובשטר ובחזקה כך שכירות נקנת בכסף בשטר ובחזקה שכירות קרקע אלמא קנו ליה 5 דאמ' ליה לההיא חנותא ' ולא יכיל להנפוקה מיניה עד דמשלם תנאיה: והיכא נמי דאוזפיה דינרין ומשכין ליה חנותא סתם לא יכיל חד מנהון מהדר בבציר מן שתא מן : דרב אשי <sup>2</sup> דאמרינו כבר סו ראובן דאוגר ליה לשמרעו למחצר ליה כל יומא וכי מטא פלניה דיומא אמ' ליה לא בעינא למחצר אמ' ליה ראובו לא שביקנא לך דהאי דוכתא לא שכיחין בה פועלים ואי משכחנא נמי לא עבריו בהראי פלגא דיומא יומא ואמ' ליה שמע' דכוליה יומא ואמ' ליה שמע' אנא שקילנא אנרא דילי ואנת אי בטית למינר

י Read בית שכרתיה הוותא שכרתיה.

<sup>2</sup> Baba Mezia, 68 a.

## (Leaf 4, verso.)

מאז דמחצד לד אגר לחיי ואי בעית למישבה שבוק דינא מאי הכין חזינא דהדא מילתא כבר פסיקא 1 השוכר פוטלים להטלות פשחוו מו המשרה וכל דבר שהוא אבד וחזרו ה בהן מקום שאיו 2 אדם הרי זה שוכר עליהם 5 או מטען: ואמרי עלה עד כמה שוכר עליהם אמ' רב נחמו כדי שכרו והיל' כרב נחמו ואף על גב דאותיביה רבא לרב נחמו עד כמה שוכר עליהם עד ארבעים וחמשים סו זוז ופירקה רב נחמן התם כנוז שבאת חבילה התם \* או חצד ליה שמעון כוליה יומא מוטב: ואילא אגר עליה ראובו עד כדי שכרו דשמעון ולא יהיב ליה לשמעון מן אגריה שום מידעם: וכגון שבאת חבילה לידו 15 והכי פירושת הדא חבילה כלים חשוביו אינוז ושבקה פועל בחצי הדרך ואתא חוצל א .... ואתיה לביתיה ולאחיה דאני אורא דפחול 5

<sup>1</sup> Baba Mezia, VI, I; Gemara, ibid., 75 b below.

 $<sup>^2</sup>$  Our texts read  ${\tt rr}$  pwp, but MS.  $\hat{R_t}$  as well as the  ${\it Mishnah}, {\tt ed.}$  Lowe, agree with our reading.

<sup>3</sup> Baba Mezia, 78 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Probably a repetition from the previous line.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read פועל אחר . . . ולא הוה שאוי . . . רפסיק.

# XIX.

Fragment T-S., paper, four leaves, 19 × 13 cm., small, neat square hand; first page not copied, because rubbed. It represents the remainder of a Geonic collection of Responsa, of which six have been preserved, two, the first and the last, in an incomplete condition.

1. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains an explanation of the Talmudic passage, Nieldah, 6a, which deals with the question whether the laws of Levitical purity were observed after the destruction of the Temple.

2. The second Responsum gives the reasons for the orthography of the words in a bill of divorce prescribed in Gittin, 85 b. The text of the Talmud before the Gaon differed essentially from our present text. It did not contain the words אולא לכחוב לימהך דמשמע לי מהך, which are a variant of the next phrase ולא לכחוב למחך, for we may properly assume that none of the explanations now in the Talmud formed a part of the original text. It further appears that the words דיתיהויין דיתיצביין . . . . ותצביין are also an amplification of the original text, and at the time of the Gaon were not yet accepted as an integral part of the Talmud. The reason for the three yods in דיתיהוייין דיתיצבייין according to the Gaon is to distinguish the second person, feminine, of the imperfect, from the third person, feminine, with the suffix of the first person singular. In general, it may be said, that the stress laid upon the orthography used in a bill of divorce is partly due to the fact that the language of this legal instrument was not the Aramaic spoken in Babylonia, but that of Palestine, and all efforts were directed to the end of maintaining the historical peculiarities of the wording. It was nevertheless necessary to guard against the false readings that might arise from the peculiarities of the Babylonian dialect. Therefore they spelled יַ מְּשִׁי (with three yods) to indicate the consonantic value of yod as well as the i-sound appertaining to it, and distinguish it from מול , to be read with the a-sound. From this point of view, we understand, and agree with, the Gaon when he holds, that an infringement of these regulations does not in all cases invalidate the bill. They do not touch the essential points of the document <sup>2</sup>.

A noteworthy feature is the way in which the Gaon quotes (leaf 2, recto, line 13) the Palestinian saying: גירא for the Palestinian רומאני for the Palestinian קיורין, מון קיירי אורין.

This Responsum is more or less identical with that found in the collection of Harkavy on p. 229, where it is ascribed to Rabbi Hai Gaon <sup>3</sup>. In part it is repeated in the same collection on pp. 5 and 129.

3. The third Responsum also deals with one of the regulations for bills of divorce. It gives a full explanation of the words מדינת הים. In the course of his explanation, the Gaon quotes Kiddushin, 72 a, his version being widely different from that in our text of the Talmud, as well as from that in the manuscripts 4, neither the printed text nor the manuscripts containing the word 5 ארנייברא after מבייברא There can be no doubt that the reading of the Gaon is correct. It is manifestly absurd to mark the boundary of a country by "the second bridge," without stating the

<sup>1</sup> The Babylonian form is without nun, but it seems that the longer form was sometimes used, and then the yod had its consonantic value. Comp. השתר, V, 235-7, 498; and VI, 325-9, where several unsatisfactory explanations of the longer form are given.

<sup>2</sup> Comp. Maimonides, γινη, IV, 19, and the quotation from a Geonic source in Rabed; also p. 98 above; and γ"ω, 15 a, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Müller has no reference whatsoever to the Responsum in his Mafteah.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Quoted by Berliner, Beiträge zur Geographie und Ethnographie Babyloniens, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This is also the reading of Rabbi Sherira Gaon in 5"c, 15 b, 30.

situation of the bridge. Maḥoza, as is well known¹, lay on the Tigris, so that the expression "the second bridge" becomes intelligible when it is connected with Mahoza.

4. The fourth Responsum, similar in character to the third, defines the term שוריא with precision: "שוריא comprises a number of districts—Damascus, Aleppo, Mabbok—extending to Haran; all the country along the upper Euphrates is called ב"."

This Responsum occurs in Harkavy's collection, p. 230, where it follows the second Responsum of our fragment, and like the latter it is ascribed to Rabbi Hai Gaon.

5. The fifth Responsum contains an explanation of the passage Moëd Katan. 3 b, dealing with the Sinaitic Halakah ישר נשיעות ושר. Strangely enough, the Gaon omits the main point, that the permission to cultivate land for the benefit of trees refers, not to the Sabbatical year proper, but to a short season preceding it, אירב שביעית.

6. The sixth Responsum, the end of which is missing, contains the Gaon's decision, that a lamp used on the Sabbath may not be handled even after the light is extinguished. Similar decisions on the same subject are cited in the Geonic collection n"v, 236 and 237, on the authority respectively of Rabbi Natronai and Rabbi Zemah. But the present Responsum is identical with neither of these two.

<sup>1</sup> Comp. Berakot, 59 a; Baba Kama, 30 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Maimonides, Terumot, I, 3.

### (Leaf I, verso.)

ומהשינו טלה מטשה 1 ועשה רבי כר' אלעור לאחר שנוכר שאין הלכה כר' אלעזר אמ' כראי הוא ר' אלעזר לסמוך עליו בשעת הרחק אי אמרת בשלמא דתרומה הינו דהוה תרומה בימי רבי ב אלא אי אמרת דקדש קדש בימי רבי היכי הוה ומפרקינן אין כדעולא דאמ' עולא חבריא מדכן וששאל' הא דאמ' אביי <sup>2</sup> האי מאו דכתיב גיטא לא לכתיב לדין דמשמע ודיו אלא ליכתוב ודו וכול' שמעתא היכי גרסי 10 לה רבנז ופירושי כולהי וטעמה דכל חדא וחדא ואי איכתיב גיטא כהילכתיה וטעא סופר בחדא מהני דאביי או במקצתהון או בכולהוו מי מיפסיל ניטא או לא ואי אתרא דאתא ניטא מיניה אתרא רחיקא הוא ולאו כל עידו שכיחי אינאשי בו דאוליו להתם אלא זימנא חדא בשתא מהו לתקוניה לההוא גיטא ומיהביה לדילה י הכין היא שמעתא אמ' אביי האי מאן דכתיב גיטא לא ליכתוב ודין דמשמע דינא אלא ניכתוב ודן ולא ניכתוב למחך דמשמע חוכא אלא ניכתוב למהך. 20 ולא ניכתוב איגרת דמשמע איגרת אלא נכתוב אגרת ולורכיה לויו דוכדו ואילא משמע בדי הא שמעתא הכי גירסא דכולי עלמא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Niddah, 6a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 85 b.

### (Leaf 2, recto.)

ואיכא רבנו דמוספיו בה וניכתוב תלתה יוד בדתהויין דיתצבייין ואילא משמע תהויין ותצביין ולוריד ביה בואו דתירוכין ווא דשיבוקיו ואילא משמע תריכיו ושביקיו וטעמיהו הכין הוא או כתב ודין משמע ודין דיהוי ליכי מינאי כלומר דינא דאית עילואי למיכתב ליד ספר תירוכיו ולא קאמ׳ הדין ניהו ספר תירוכיו דכתבית ליד ואו כתב למחך ולא תאלי ליה לכראעא דהי משמע ום מלשוז שחוק כלומר תריכית יתיכי בחוכא או להוכא : ולעניין או כתיב אינרת לישאנא דגורא בלשון ארמי זנות ואשה שוינת אומרין עליה נרת ויש משל 1 גירא ברופואני ומפלנא לקצירי ואתי למימר דהאי הכי קאמ' לה אי זה אם זנית יש לה שיבוקיו ותנאי הוא זה ואי כתב וכדי כדי לשון דבר רק שאין בו טעם הוא ומילי דכדי הכין פירושיה ואתי למימר כדי תריכית יתיכי דברים ריקים נתתי לד שלא בוראי :: והנך דגרסי תלתה יודין 20 בתהוייון ותצבייין לאו דברי הכל ניהי וחישין דלא משמע דהכי קאמ' לה תהויין לדילי ותצביין לדילי ורובא דרבנן גרסי בתירוכין

י Pesikia, ed. Buber, XI, 96a; Tanhuma, ed. Buber, Deut. בי, and in many other places quoted by Buber, but in all these places is used instead of בהמינין

### (Leaf 2, verso.)

ושבוקיו לורכה לוו דלא משמע ספר תריביו ואגרת שביקין כלומר ספר אנשים מנורשים או אנשים עזובים ואריך למיהוה חירוכיו שהוא נירושין לומר שזו אגרת גירושין וספר הכריתות: 5 כל זאת להיות הדברים חתוכין לטעמו ולא יהא בהן דבר שהוא כתלוי ועומד שיכול הבעל לערער בו והיכא דיהב ליה בעל רשותא לסופר למיכתב גט שלם וטטה סופר בהני כולהוו או במיקצהוו פשיטא דאי איתיה לספרא סו מתקין ליה אבל אי איתיה 1 לספרא ומן אתרא רחיקא אתא גיטא או מינסבא ביה אשה לא מהנפקינו לה ודאי אי אתיא לאינסובי וקאי בעל קאי מערער ואמ' האי דכתיב ודיו הבי הא אמרי ליה 2 דינא הוא למיכתב ליד ספר תירוכיו או האי דכתבית איגרת תנאי הוא ולא גרת <sup>3</sup> או האי דכתבית וכדי דאלמא מפלינה אני בדברים ריקים בטלים ודאי לא מנסבינו לה ולטולם 4 אי מינסבא בהאי ניטא דאית ביה מקצת הני טעואתא או כולו או כיוצא 20 בהן לא תצאי דתנן 5 בתב לשם מלכות שאינה הוגנת ... לשת מלכות מדי לשת

 $<sup>^{1}</sup>$  Read איר.  $^{2}$  Read איר.  $^{3}$  = בעל שלא גרת מואי אם גרת והגם אם  $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See Harkavy, p. 229: לה לעולם ואי, which is incorrect.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gittin, Mishnah, VIII, 5; Gemara, ibid., 79 b.

### (Leaf 3, recto.)

מלכות יוו לבנייו הבית ולחרבו הבית היה במזרח וכתב במערב במערב וכתב במזרח תצא מזה ומוה וצריכה גם מזה ומזה שינה שמו ושמה שם עירו ושם טירה תצא מזה ומזה וכל הדרבים הללו בה ומקשינו אטו משום שלום s מלכות יוציא 2 והולד ממזר ופרקינן אין ר' מאיר לטעמיה דאמ' 3 רב המנונא משמא דעולא או' היה ר' מאיר כל המשנה ממטבע שטבעו חכמים בניטיו יוציא י והולד ממור י וליתה סן לדר' מאיר וכל שבו לענייו טעות סופר דאמ' 5 ר' אבא אמ' רב הונא אמ' רב זו דברי ר' מאיר אבל חכמ' אומ' את נשאת 6 הולד כשר ומודים חכמ' לר' מאיר בשינה שמו ושמה שם טירו ושם טירה שהולד ממזר אמ' רב אשי מתניתיו נמי בו דיהא 7 דהתני שינה שמו ושמה שם עירו ושם עירה מאן 8 אינימא ר' מאיר נערבינהי וניתננהי אלא לאו רבנו אבל מאי דקאמרת מהו לתקוניה לניטא ומיהביה לדילה לא מיבטיא היכא דסופר לא יהב לו רשותא לתקוניה דאנו לא מתקנינו מידעי 20 לדברי הכל אלא אפילו יהב לו סופר רשותא לית לו ואפילו שני עדים דגם צריכין אינוז למיכתב לדברי הכל אלא במקום דיהב להון בעל רשותא לשווי שליח ואי נמי בית דין אינון ר' יוסי קאמ' אף אנו

י Our texts read יהאלו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Our text of the Talmud reads אתצא.

<sup>3</sup> Gittin, 80 a.

<sup>4</sup> Not in our texts in this passage.

<sup>5</sup> Gittin, 80 b.

<sup>6</sup> rees as not in our texts.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts read 'וכו חנים הנינא שינה וכו'

א Our texts read אילימא לה קהני לה מאן קהני לה אילימא.

<sup>2</sup> Gittin, Mishnah, VI, 7; Gemara, ibid., 66 b.

## (Leaf 3, verso.)

מקובליו שאפילו אמ' לבית דיו הגדול שבירושלם ילמדו ויכתבו ויתנו לה ופליגי עליה ר' מאיר וחנינה איש אונו ואמ' ו שמואל אמ' רבי הלכה וששאל'

0 : 4

הא דתנו <sup>2</sup> המביא גט ממדינת הים מאי ניהי מדינת הים דאשכחנו בפירוש דכל המדינות לגבי ארץ ישראל מדינת הים קארי להי איתיה להאי פירושא או לאי ודאי איתיה מי לאו קא יהיב מצרים לתחומי ארץ ים ישראל ואפילו עכו ואשקלון והסמוכות לארץ ישראל והמובלעות בתחום ארץ יש' כל דליתיה מן ארץ ישראל מדינת הים קארי ליה ואפילו בבל נמי מטיקרא לטנייו גיטיו ולא לטנייו יוחסיו. דלעניין יוחסין בבל עדיפא וארץ ישראל עיסה ים לבבל עד דאתקן לוה \* ואמרינן בבל 5 רב אמ׳ הרי היא כארץ ישראל לגיטיו ומותיב ר' ירמיה ר' יהודה אומ' מרקם למזרח ורקם כמזרח מאשקלוו לדרום ואשקלוו כדרום. מעכו לצפון ועכו כצפון והא בבל דלצפונה עכו או' עכו הארץ ישראל קימא ותנן ר' מאיר או' עכו הרי היא כארץ יש' לגיטין ואפילו ר' מאיר לא קאמ' אלא בעכו דמקרבא אבל בבל דמרחקא

1 Gittin, 66 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giltin, Mishnah, I, I; Gemara, ibid., 2 a. 5 Giffin, 6a.

<sup>3</sup> Kiddushin, 69 b.

יולא עלה עזרא עד דאתקן לה י?

#### Leaf 4. recto.)

לא הוא מותיב לה והוא מפרה לה לבד מבבל וקא יהיב רב יוסף 1 תחומי בבל לגיטיו דברי הכל עד ערבא תינייתא דנישרא דמחוזא וחוין מזה כמדינת הים הוא'

י[נ]ו

15

הא דתנו רבנו <sup>2</sup> וששאל' בשלשה דברים שווה סוריא לאריו ישראל אי זה מקום היא סוריא ומה שמו בלשון ישמעאלי כוריא כמה מדינות היא כנון דמשק וחלב ומבוק ועד חרן אותן מקומות שעל עליוני 10 פרת קרויין סוריא ושמה בלשון ישמעאלי סוריאיה ולשון כורכי וכתב כורכי שהוא עכשו

ביד נצרים בבבל וקוראין אותו סוריאני על וששאל׳ שם אותו מקום הוא נקראי עשר 3 נטיעות ערבה ונישוך 4 המים הלכה בו למשה משני 3. פיר' עשר נטיעות לעניין שביעית

דאמ' בשביעית אסר רחמ' לחרוש ולזרוט ולזבל ולטשות כל מלאכה שבשדה אבל אם יש שם אילנות מותר לחרוש בשביל האילנות וכמה שיעורן הלכה למשה מסיני ממאה ועד עשרה 20 לצריך אילנות חורש ומותר מעשרה ולמיטה

לצריך א'י'ל'נ'ו'ת' <sup>7</sup> השרה הוא ואסור דתנן <sup>8</sup> עשר נטיעות מפוזרות בתוך בית סאה חורשיו כל בית סאה בשבילו י ערבה שדוחה שבת הלכה

<sup>1</sup> Kiddushin, 72 a; comp. the introductory note. 4 Read וניכוך. 3 Moëd Katan, 3 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read יולמבה Cancelled by the scribe.

<sup>2</sup> Gillin, 8 a. 5 Read upp 8 Shebi'it, I, 6.

#### (Leaf 4, verso.)

למשה מסיני ניסוך המים הלכה למשה מסיני שנתסכין מים כל שבעת ימי החגי מהו לטלטל במונו שהדליקו עליו באותה שבתי הכין חזינא דבר ברור הוא שאסור דתניא 2 מטלטליו נר חדש 5 אבל לא ישו דברי ר' יהודה ר' מאיר או' כל גרות " שלמתכת מותר לטלטל חוץ מגר שהדליקו בה באותה שבת ר' שמעון אומ' כל הנרות מטלטליו חויו מנר הדלק באותה שבת כבת מותר סו לטלטלה ולית הילכתא כר' שמצוו ואף על גב דאמ' ' רבה בר בר חנה אמ' ר' יוחנו אמרו הלכה כר' שמעון לית הילכתא הכי מאי טע' אמרו אמ' וליה לא סבירא ליה ותוב אמ' פליגו בה רב אחא ורבינא חד אמ' בכל השבת הלכה כר' שמעון 15 בר ממוקצה מחמת מיאום י וחד אמ' מחמת מיאום נמי הלכה כר' שמעוז בר ממוקצה מחמת איסור ומאי ניהו נר שהדליקו בו<sup>6</sup> באותה שבת אלמא איז הלכה כר' שמעון וכן הלכה י ופמוט נטשה בסים לדבר האסור ואסור לטלטלה ושד 20 אמ' אמ' ר' הורא ? פמוטות שלבית רבי מותר לטלטל בשבת 3 ותריו לישאני האוו 9 והלכה רווחת היא :: דכל היכא דאיכא תרי לישאני לישאנא בתרא דוקא ובלישנא בתרא סמכינן אלא אי איתמר הכי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read שמנסכון.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 44 a.

<sup>3</sup> Our text and the MSS, read יכל הנרות משלשלים. ל Shabbat, 45 b. ל Ibid., 157 a. ל Read אמ"ר ו הניא Pa. ל Read אמ"ר ו הניא Pa.

<sup>8</sup> Shabbat, 121 a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> = האויאן.

### XX.

Fragment T-S., paper, two leaves, 19×15 cm., square writing, with a slight tendency to cursive. It contains eighteen Geonic Responsa, three of them incomplete.

- I. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains the decision of the Gaon regarding a childless widow and the Yaham who had been converted to another religion. The case was as follows: The brother of the deceased husband had given the woman Halizah, and at the same time turned the inheritance from his brother over to her, the transfer being effected by a Gentile court. The other heirs of the husband objected, but the Gaon upheld the right of the Yaham to dispose of his brother's inheritance, quite as though he had remained a Jew, and also endorsed the transfer as made by the Gentile court.
- 2. The second Responsum contains the law regarding the legal majority of women, based on Gittin, 64 b-65a. It must be noted, however, that the Gaon's statement, I recto, lines 19-21, is not a direct quotation from this passage, but is a combination of it with Yebamot, 108 a, as is proved by what he says about פעוטות (line 23). We may, therefore, conclude that the Gaon had the same text in Gittin as Alfasi, and as Maimonides, Ishut, IV, 7, which in turn agrees with that of Rab Amram Gaon in my, 97. These identical texts would seem to disprove the opinion of Rabbi Zerahiah Gerondi, that Alfasi's reading goes back to Rabbi Hai Gaon, who changed the original text of the Talmud. Our Responsum agrees with Rab Amram Gaon in other respects, too. Both maintain that a woman of אב ויום א' ב יים א' or ינהביאה סמנים is considered to be of age. But while Rab Amram holds with Rabbi Meir, in Nuldah, 52 a-b, our Responsum holds with Rabbi Jehudah.

- 3. The third Responsum seems to be an extract from Rabbi Zemaḥ Gaon, in the collection """, 27 a, 30. It contains the decision that the word of a slave who asserts that he has become a Jew, but does not live as one, does not deserve credence, and his owner may, if he likes, sell him to a Gentile. Comp. "", 238.
- 4. The fourth Responsum contains explanations of various passages in Yebumot, without, however, offering anything of importance. It is a matter for regret that the Gaon did not explain the expression כמכנה in the phrase in the phrase variously interpreted by the later commentators and by the lexicographers 1. By the mistake of copyists, who did not understand the expression, מקום במקום in the Jerusalem Talmud, Terumot, VII, 44 d, and Kiddushin, IV, 66 a.
- 5. The fifth Responsum, like all the rest to follow, except one, deals with Halakic questions concerning the Passover. It contains the Gaon's explanation of Pesahim, 45 b. He reads כיפה, and explains it as meaning a spherical mass, while our text has כיפה. Compare, however, Rabbinovicz, Dikduke Soferim, 'Aruk, IV, 307, and ש"ש, II, 80.
- 6. The sixth Responsum contains the Gaon's explanation of הרוסח, which he connects with החה, potsherd, the material of which the vessel was made in which the הרוסח was kept. A similar etymology is given by the author of the 'Aruk, s.v. אורוסח and הרוסח, who has in mind the clayey consistency of the mixture. Needless to say that both explanations are false; as its form proves, הרוסח indicates something that has been scraped off, and is related to הרוסח in so far as this word means a thing with which one can scrape.
- 7-8. The seventh Responsum is merely the question addressed to the Gaon without the reply given by him. There is the possibility, however, that lines 12 (beg.  $\kappa^5$ )-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. 'Aruk, IV, 252, and Rashi, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Barth, Nominalbildung, § 43 c.

וס (מפחים), on leaf 2, recto, which we numbered as the eighth Responsum, may be the latter part of the Gaon's opinion, the intermediate portion having been omitted by an oversight of the copyist. The question concerns itself with the preparation of certain sorts of Passover pastry, and it may be conjectured that the Gaon was led to give an explanation of חליםה in Pesahim, 39 b.

9. Here we have the decision of the Gaon that no marriages are to be performed on the intermediate days of Passover and Tabernacles. The same opinion is held by different Geonim, as appears from Responsa in other Geonic collections. Compare 5"n. 156; till. 81; and n"w, 218. Our Responsum, however, is not identical with any of these.

10. The tenth Responsum gives the opinion of the Gaon, that מצה baked by a Gentile under the supervision of a Jew may be used during Passover for all purposes except for all purposes. The same view is held by the Geonim Kohen-Zedek and Rabbi Hai, while the Gaon Rabbi Joseph ben Mari prohibits the use of such unleavened bread entirely. Compare "ש", II, 92-3; ה"ש", 291; בין "נו", 111; and ב"ה, 166. Our Responsum is nearly identical with the one found in the collection בין נוון, 111, and its probable author is Kohen-Zedek.

11. This is the decision of the Gaon that the blessing is to be recited over each of the four cups drunk at the Passover meal. The opinion is shared by many Geonim. Compare v"v, II, 99, and Müller, Maficah, 84, 1101. The ascription of the opposite view to the Gaon Kohen-Zedek² in Tur, Orah Hayyim, 477, contradicts our fragment, which ostensibly gives the opinion of Kohen-Zedek. The Tur probably made use of the passage in v"v just referred to, and was misled, by an ambiguous expression used there, into attributing to Kohen-Zedek a view opposite to that actually held by him. Comp. also n"v, 287; Kohen-Zedek's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also ישרי , 276.

<sup>2</sup> It is improbable that Tur refers to Kohen-Zedek, II.

opinion as there given agrees with our fragment. Responsa 282-287 in n''v are perhaps extracts from a Seder Haggadah by Kohen-Zedek <sup>1</sup>.

12. In this Responsum the Gaon explains why the benediction is not recited before Hallel at the Passover meal. The author is probably Rabbi Zemaḥ Gaon. Compare "", II, 99, 100, and n", 102.

13. The Gaon decides that the blessing over the two cakes of unleavened bread at the Passover meal must be said over one cake that has been broken, and one whole cake. The same procedure is prescribed by the Geonim Rab Amram, Kohen-Zedek, and Rabbi Joseph. The only dissenting opinion is held by Rabbi Hai Gaon, who maintains, that while two whole loaves are required for every other holiday, on the Passover the cakes may either be broken or whole2. The natural sense of the passage in Berakot, 39 b, endorses the opinion of the three Geonim, and contravenes the opinion of Hai. It seems, however, that in the time of the Amoraim the origin of the custom of using one broken cake and one whole cake was no longer known. In the days of the Temple, two whole cakes were used at the Passover meal as at any other holiday. But, unlike our present custom, the recital of the Haggadah took place after the meal 3, when only bits of the cakes remained to illustrate the story. The broken מצה thus became identified with the Haggadah, and remained so even after the new custom of reciting the story before the meal came in vogue, when there was no longer any necessity for the broken pieces. Again, the holiday character of the Passover required the use of a whole cake. too. Thus the two cakes, the broken cake and the whole cake, were made to serve each a purpose of its own, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. J. Derenbourg, in Geiger's Wissenschaftliche Zeitschrift, V, 398; Müller, Mafteah, 83, and Handschriftliche, Jehudai Gaon zugewiesene Lehrsätze, 17.

<sup>&</sup>quot;ש"ש, II, 103; comp. מח' וימרי, 279; and ג"ל, 102.

<sup>3</sup> Comp. R. Mordecai ben Hillel on Pesahim יכור של פכו ; comp., however, Mckilla de R. Shime'on, 33, and Hoffmann's note thereto (4).

one to perpetuate an old habit, the other to mark the holiday character of the Passover.

Another Passover meal custom, the אַקררת היצולת, "removing the table," underwent a similar development. As we have seen, the Haggadah was recited originally after the meal. The "removal of the table," marking the end of an Oriental meal 1, became the signal for the beginning of the Haggadah. Later, when the meal came after the story, the custom of "removing the table" was continued as a part of the Passover ceremonial.

14. The fourteenth Responsum deals with one who forgets to count the 'Omer. Partly, it is identical with the decision attributed to Rabbi Jehudaï Gaon<sup>2</sup>; but it contains a rather obscure amplification, found in no other source, which makes a distinction between an intentional omission and real forgetfulness.

15. This Responsum is a note on 'Erubin, 53 b, which, in spite of its brevity, throws entirely new light on the passage. According to our present text of the Talmud, the Galilean woman, typically careless of her speech, says שלבחי instead of ישלבחי. But even the most ignorant could not mistake a ב for a ב in pronunciation; the two letters are often interchanged in writing, but not in speaking. Besides, there is no such word as שלבחי in any Aramaic dialect, to cause a slipshod pronunciation. The Geonic reading, therefore, which puts שלבחי instead of our ישלומה is undoubtedly correct. What happened was that the woman wanted to say שבבחי (my neighbour), and did actually say which in the Galilean pronunciation sounds like meaning "my ransom 4." The woman said: "May

<sup>1</sup> Comp. n. ed. Coronel, 57, 58; and ed. Lyck, 48.

 $<sup>^2</sup>$  צ"ב, II, 108. Comp. also בה"ב, ed. Hildesheimer, 146 and 612; and ב"ה, ed. Schlossberg, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read משבמה; comp. also the reading ישבמא in Rabbinovicz, ad loc.

<sup>4</sup> See Nedarim, 66 b, for an interesting anecdote about a Palestinian-Galilean woman. Instead of '252 (calf's foot jelly), which her Babylonian husband had ordered for dinner, she gave him 7252 (lentils). It was not

a lion devour thee for me," instead of, "My neighbour, take some milk." The reading שלבתי with ב instead of שלומר with z is corroborated by MS. M, which reads שלומר merely a different spelling of שלומר . It should be noted that the expression, "may a lion devour thee," was a common curse among the Jews of Talmudic times (comp. Ketubot, 72 b). It is, therefore, improbable that there should be a connexion between שלובתי or , להב מחל שלובתי, or ישלהבתי and שלובתי.

16-17. These two Responsa deal with certain kinds of pastry and their use on Passover<sup>2</sup>. According to the Gaon, the cakes referred to in the Responsa may be eaten during the Passover, but they cannot serve as מצח מצח. The same decision occurs in "", II, 93; and ה", 284 and 100. The sixteenth Responsum is possibly the one ascribed to the Gaon Kohen-Zedek in "", 284.

18. The last Responsum of the fragment, of which only the question has been preserved, deals with the same subject as the tenth, מצה baked by a Gentile who is supervised by a Jew. It is probably identical with the decision by Kohen-Zedek in the Geonic collection n''v, 291, where these two, the tenth and the eighteenth of the present fragment, are combined into one.

her goodwill that was at fault, but her Galilean tongue and ear, the one unable to pronounce a ת, the other unable to distinguish it when pronounced. To her יביש sounded like יחביים. It is, however, not impossible that the husband with his Babylonian peculiarities may not be guiltless. He may have mispronounced ייביים as יביש.

- <sup>1</sup> Comp. also the reading שליבהי in ed, Salonica.
- $^2$  I am unable to give a satisfactory explanation of 2, werso, line 25: څُروتَۍ :  $^2$

(Leaf I. recto.)

בהפקר

ומשום דמל דאית ליה ירית ליה בריה לית ביה משם כמרנו 1 נכם . . . הגוי הרי הם <del>כהקפר</del> כל המחויק בהם וֹבה בהם .... מפרש לעילא בהרא דאולת אנתתיה ויהבת ליה . . . וה ° דבעלה משומר וחליו לה וכתב ב לה אביוארה בנוים אי זביני זבנה לירושה דאחים י אפילו בדבר מועט זביניה זביני ולא אית לערערי בהדה בשום מידעם ואיבעי להוו מינה וכל היכא דיתבא דנכסים מטוטים יתבא בשמיה דנברא ולא קא תבטה כתובתה 10 ואפילו לא זבנתיה לההיא ירושה מן ההוא משומד צריכה לאתזוני בהוז ואי נכסים מרובים טפי מן מזונה כיוו דירושה דמשומד היא וזבנת מיניה ואפסה ואחלה וכתב לה וכתב לה אבזיאריה לא יכליו יורשים למחבעה בשום מדעם כול ישש׳ בז ר חנניה בן אנטיגנס 3 אפ'ע'ל'ג'ב' או" כל <del>חיק</del> חינוקת שאינה יכולה לשמר קידושיה אינה צריכה למאן . . וא' רב יהודה א' שמואל הלכה כר' חנינה בו אנטיגנס וכן בקטנה שאינה יכולה לשמר גיטה אינה יכולה לשמר ביו צרור לגא 20 לאנון וכל שמבחנת בין גיטה לקידושיה או לדבר אחר לעינין קירושין צריכה מאון אנוז ונוטלו זוכה לעצמו ואינו זוכה לאחרים: קטנה דהגיעה לכלל הפעוטות צריכה מיאון 5 ותניא אחריתי 6 קטנה שלא מאינה ועמדה ונתקדשה

משום ר' יהודה בו בתירא הם הם מיאוניה הלכה כר' בן בתירה לא שלא כד היה נסיבת לאחר ": אי איתי' שתי שערות לא סגי ליה º במיאו 10 לא בגט והיכא יימנלו – דמלו שתים עשרי ויום אחד אפעלגב דלא <sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 54 b; our texts read במרכר. 2 Read mas'. \*\* Yebamot, Mishnah, XIII, 2; Gemara, ibid., 107 b, 108 a; the strokes over high indicate that the word is to be cancelled.

\*\* Read by, and comp. Giffin, 64 b.

\*\* Giffin, 64 b-65 a.

לקבל Read לקבל, and comp. Giffin, 64 b. b. Read הם הם אמרו. <sup>9</sup> Read הל. 6 Yebamot, 108 a.

<sup>8</sup> Read אחר נסיבת לאחר.

<sup>10</sup> Read Nos. <sup>11</sup> i.e. דלא איתית סמגין.

(Leaf I, verso.)

א' רבא י קטנה כל שתים עשרה ממאנת והולכת מיכו ואילך אינה ממאנת ומוקימינו ומוקמנו לה בסופא דבי לא בדקינן עם יקינן <sup>2</sup> קטנה שהגיעה לכלל שנותיה אין צריכה בדיקה חזקה הביאה הני מלי לעינין 5 מיאון דלא ממאנה אבל לטיניו חליצה הילכתא היא וא' רבה 3 הטנה שהגיעה לכלל שנותיה אין צריכה בדיקה חוקה הביאה סימניו הני מלי לעיניו מאונים דלא ממאנה אבל לעיניו חליצה בעיא בדיקה הלכתא כר' יהודה והל' כרבא שפחה נויה שאומרת פו אני יהודייה וכל מעשיה מעשה גוים מותר למוכרה לגוים ואין בכך כלום: ושש' אם פרווה 4 פירש מקודם ללסולטו מותיב מר זוטרא 5: מטשה בשוקת מהו בעוביה וכחללה כשתי אצבעות חוזרות למקומם תנן עירב מקוואות כשפופרת בו הנוד ושערו חכמ' אותה שפופרת רחבה ועוביה כשתי אצבעות שהם נכנסות ויוצאות ברוחבה שלאותה שפופרת ובחללה וחוזרות למקומת בלא טיכוב ולא דוחק א' רב יוסף 6 קטיר קאחזינא הכא מהו קטיר קשר ויקשר קשר הושע בן אלה וכי דכי אמרינ; 7 אמ' קרנא דברים בגו: דקא' מבעיא לכו מהו גיורת מכנה° אקמוה רבנן בעמוני שנשא עמונית דקאמ' להו ר' יוחנו אני שונה טמיו משמיו להביא בתולה הבאה משני עממים זאת אומרת <sup>9</sup> גיורת מכנה עבד רבה תוספאה <sup>10</sup> 25 עובדה באשה שהלך בעלה למדינת הים ואשתהי ואשתהי ליה ולד במעי אמו תריסר ירחי שתיה ואחר כן ילדתיה אימיה ואכשרוה לההוא ולד: אר' אבהוא 11 סימני סרים ואילונית איז י עושים בהם מעשה עד שישלימו עשרים שנה

י Niddah, 46 a, read אדא' רבא 'אד.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ומקשינן ומוקמינן לה בסופא דכי לא בדקינן חיישינן.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = רבא, compare note 4 to p. 194.

<sup>4</sup> Yoma, 35 a; text unintelligible to me.

Foma, 35 a; text difficulting file to file.

6 Ibid., 61 a.

7 Kiddushin, 44 b.

<sup>9</sup> Read אמרת פואת אמרת

<sup>10</sup> Yebamot, 80 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ycbamot, 15 a.

<sup>8</sup> Yebamot, 77 b.

<sup>11 1</sup>bid., 80 a.

(Leaf 2, recto.)

ושש' ביפה שלשאור <sup>1</sup> שיחדה לישיבה כיצד עריבה מליאה שאור או בצק יבש ונעשת כמות כר או כסת ויחרה לישב טליה ולהניחה תחת מראשותיו ביון שסלקו מאבילה או מכותח נדחת מאכילה: ז ואינו טובר טליה בל יראה ובל ימצא' ודקא שטח בפניה דא' רב יצחק בר אשיאו ש'2 א' רב טח בפניה בית החרוסת ° כלי חרש בטימ בולי'ה בוליט מקיוהא ומחמצה לההיא טיסה ושש' מביאיז עניים קמח וגובליו אותם 10 בשמן ובמי מתיקה ואוכליו ועשיריו עושיו אותם קמח שלאורז ועניים בשלחיטים ויש .. שנובלים אותם במים לא לחלוט איניש מרתי חיטי בהדי הדדי נזירה בצורי אברש דחברתה צוריה הוא אותו קורע שלחיטה 15 באמצעיתה י ולא סליק לה דיקולא דמיא דיקולא דקלים דיקולא דמים רותחים ועולים כדקלים כטפח כשני טפחים ' ושש" אסור לישא אשה בחולו שלפסח ולא בחולו שלחג ולא לשמר ושש' מהו שיאפה גוי בפסח 20 מצות לישראל אם לש גוי לדעתו אינו יוצא בה ידי חובתו שנ' ושמרתם את המצות עשה לה שמירה בשעת לישה י ואם יש חבורה נדולה ולא ימצא ישראל לאופות לה להם מצה סיפוקם יאפה ישראל מצה כדי שיניט לכל אחד כזית ואכלים בתחלה מה שאפה גוי ואחר כך מברכיז על אותו כזית ממה שאפה ישראל וא' רב הונא 7 בציקות שלנוים ממלא אדם כריסו מהם בלבד שיאכל מצה באחרנה ומיי ניהו בצקות

<sup>1</sup> Pesahim, 45 b; comp. introductory note. 2 Thus in MS.! 22?

<sup>3</sup> Pesahim, 30 b.

<sup>1</sup> Ibid., 39 b, last line; our texts read בצירי with ' and not with ז.

<sup>6 = 2712. 7</sup> Pesahim, 40 a.

(Leaf 2, verso.)

שלנוים בצק ממש חמין הוא אלא בציקות שאנו גיי בלבד שיאכל כזית באחרנה וזה הוא במקום שאיפשר 2 אבל לכתחלה אין עושין אם משמרין ישראל לאותו הגוי כשהוא לש וכשהוא אופה שמירה בעלמא 3 הוא ובמקום שאי אפשר שפיר דמי: ושש' ארבעה כוסות שלפסח הלכה למעשה בשתי ישיבות שברכות על כל כום וכום ברוך פרי הגפן כל אחד ואחד מצוה בפני עצמו כיון דבעי למימר אגרתא והלילא מסחא דעתיה צריך לברוכי וס בו' פר' הג'י משם כהן צדק ש' פירשנו לכם: ומפני אין מברכיז לנמור בלילי פסחים מפני שחולקים אותו באמצע: ולילי פסחים להניח פרוסה בתוך שלימה ובוצע מאי טעמא לחם עני וצריך לבצוע על שתיהם: שש' ספירת הטומר בז מאן דלא מני ביום הראשון אינו מונה עוד דכתיב שבע שבתות תמ" תה" וליכא ובשאר הלילות אם לא מנה ביום מונה בלילא י ואם משם מזיד אינו מועיל במינין ואם משם שכחה מותר למנות מהו 5 דאמרה לשבבתיה אמ' ל'6 שולובתי תא ליכליד לבא 20 הא תא אכלי חלבא נהוא 7 תא אכליד אריה י ללוש העיסה בלילי הפסח ביין ובשמן בדבש וכן לקטף לא משום חימוץ אלא משם לחם עוני ובשאר יומי הפסח מותר : לקטף שאין קיטוף אסור אלא ליל חפס " הראשון דהיה ליה מי פירות ומי פירות אין מחמיצים ושש" ביכך מהו לאיפות בשובק° מותר להפך כל <del>עוקר</del> 10 בין ביד 25 בין בשובק י וזה שאופין בשובק בשאר ימים אבל בלילה הראשון אסור משם עיסה עשירה. פלטיר גוי מהו להדביק עיסה בתנור בפסח י וש' תקנה לדבר זה או לא אי משום בשולי גוים:.

<sup>1</sup> Read אשר משרי "Read משרי ששר "מאמן באר". 3 Read משרי הנפן ב"מ משרי הנפן ב"מ (בארא פרי הנפן ב"מ (בארא פ"מ (בארא פרי הנפן ב"מ (בארא פרי הנפן ב"מ (בארא פרי הנפן ב"מ (בארא פ"מ (ב

### XXI.

Fragment T-S., paper, six leaves, 22×15 cm., square hand, tending to cursive. The two outside pages are too much rubbed to be copied; also leaf 6, recto, is in a very damaged condition, only a few lines being legible. Therefore, from leaf 1, verso, to leaf 6, recto, is all that could be copied. As much of the fragment as can be deciphered contains fifteen Responsa, some of which have been preserved in the printed collections of Geonic Responsa.

- I. The first Responsum, the beginning of which is missing, is identical with Responsum 47, in the Geonic collection p"1, where it is ascribed to Sar Shalom Gaon I. It deals with the circumstances in which a Gentile may be trusted to handle wine without its becoming my be trusted to handle wine without its becoming my be trusted to handle wine without its becoming my be trusted to handle us to correct some mistakes in the printed text, as, for instance, the senseless ייינו של נוי של נוי ושנו, instead of which we must read, with our fragment, leaf I, verso, line 6, ישיינו של נוי ושנו, leaf I, verso, line 6, ישיינו של נוי ושנו של נוי של נוי ושנו של נוי של נוי של נוי ושנו של נוי של נ
- 2. The second Responsum also deals with "The decision of the Gaon is that a winepress made of clay, used by Gentiles, cannot be used by Jews, even if the glazing is first removed.
- 3. The Gaon enumerates the conditions under which a Jew may associate himself in business with a Gentile who traffics on the Sabbath and on holidays. This is a favourite subject in the Geonic literature of Responsa. There is hardly any other that is touched upon so often in the questions put to the authorities, showing that partner-

<sup>1</sup> Comp. also 2"n, 117 where it is ascribed to Rabbi Zemah Gaon.

ships between Jews and Gentiles must have occurred with the utmost frequency  $^{1}$ .

- 4. This Responsum also deals with a subject connected with a partnership between a Jew and a Gentile. question addressed to the Gaon reads as follows: "May a Jew enter into partnership with a Gentile in agricultural enterprises, if the Gentile works on the Sabbath with the cattle belonging to both partners, muzzles the ox while he is treading out the corn, and ploughs with an ox and an ass together?" The Gaon decides that the muzzling or coupling of animals by the Gentile forms no objection to the partnership, because the laws against these acts do not grow out of the relation between the possessor and the animal possessed, but aim rather to regulate the relation between the worker and the animal used. The Sabbath prohibition, on the other hand, is based on the fact of ownership. It is the duty of the Jew to secure a day of rest for an animal belonging to him, and from this duty he is not released when the Gentile uses it. The Gaon's opinion is novel in its leniency. Most of the codifiers refuse to sanction a partnership in which a Jew might expose animals belonging to him to being muzzled or coupled by a Gentile partner 2.
- 5. The fifth Responsum contains the following statement: An ass and an ox may be used together by a Jew without any scruples in threshing, the prohibition against coupling divers animals having application only to ploughing. This statement is so extraordinary that one would like to attribute its strangeness to a corrupt text, but this easy escape from the difficulty is cut off by the rare state of preservation of this part of the fragment. It remains for some ingenious interpreter to tell us on what grounds

י Comp., for instance, Responsa of the Geonim, ed. Lyck, 65, 67, 68; Responsa of the Geonim, ed. Mantua, 43; ממ"מ, 53-56; ב"ה, 10; and the next Responsum of our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Maimonides, שניונה, XIII, 3; R. Moses of Coucy, במ"ג, prohibition 184; פ"ח, 9; comp., however, Tur, Hoshen Mishpat, 338.

the Gaon ventured to oppose the whole chain of Jewish tradition, from the Tannaim down to the latest codifier, the author of the Shulhan 'Aruk'. Indeed, the view of the Gaon contradicts, not only the Rabbinic tradition, but even the Karaite interpretation, as can be seen from the statements of Elijah Bashyazi, in his Aderet Eliahu, Supplement, 13 c; and Aaron ben Elijah the Younger, in his Keter Torah, on Deut. xxii. 10. It should, however, be noted that both these Karaite teachers refer to the opinions of some Rabbanites, who maintain that the expression "plough with an ox and an ass together" is only a euphemism for hybridization. But it seems that this opinion is based upon a misunderstanding of what Maimonides says in Morch, III, 49. does, indeed, hold that the prohibition against working a field with divers animals is aimed against giving an opportunity for hybridization, but he does not thereby deny the simple and direct meaning of the law against coupling. Attention should also be called to the opinion of Rabbi Joseph Gaon in 5"7, 10. He explicitly forbids threshing with divers animals. It must be admitted that the very emphasis he puts upon the prohibition may indicate the existence and expression of varying opinions upon the subject.

It is highly interesting that the view mentioned above, ascribed by the Karaites to the Rabbanites, is found in Karaitic sources only, and in a book of the founder of the sect himself. In Anan's סבר המצוח, reproduced by Harkavy, in Studien und Mittheilungen, VIII, we read on p. 4: "And the Scriptures use the expression 'plough,' to teach us two things, the prohibition against hybridization and against ploughing as well, for הרשחם בעולחי 'ploughing,' is the expression for 'הולא הרשחם בעולחי 'hybridization,' also, as it is written, 'if ye had not ploughed with my heifer.'" As Dr. Harkavy remarks, on p. 194, the text here does not seem to be in good condition. However, it is certain that.

¹ Comp. Mishnah Kilaïm, VIII, 2; Sifre, Deut., 231; Maimonides, Kilaïm, IX, 7; Yoreh Deäh, 297, 10.

according to Anan, החרים is an euphemistic expression for הרביע. From Anan's words, we may at the same time infer that in his opinion the prohibition is directed against ploughing and hybridization.

6. Here again we have a partnership between a Gentile and a Jew dealt with. The Gaon decides, that if a Jew gives money to a Gentile for the purchase of cattle, he is responsible for their Sabbath rest from the moment his partner-agent acquires them, even before he himself has come into actual possession of them. Strangely enough, in discussing the point whether the Jew becomes the rightful owner of the beasts from the moment the Gentile buys them with his money, the Gaon disregards the distinction made by the Talmud, Bekorot, 13, between a Jew and a Gentile in the law of acquisition.

7. The seventh Responsum denounces all legal fictions invented for the purpose of evading the law of Sabbath rest. If a sale is consummated in perfect form and without mention of any condition, but it is proved a subterfuge by the return of the Jew to his business at the end of the Sabbath, the Gaon condemns it as an evasion, as a deception of God and man, a public desecration of the Sabbath and of the name of God, for the law opposes double-dealing even in indifferent matters, let alone, then, in so sacred a concern as the sanctification of the Sabbath. Comp. pp. 81–82, above.

8. The eighth Responsum is identical with that found in \( \gamma^{\pi} \varphi^{\pi} \), 26 a, 20. There it is ascribed to the Gaon Kohen-Zedek, but it is probable that the author is Hai Gaon \(^1\). The Responsum deals with the case of a master whose slaves refuse to embrace Judaism, and as well with the case of a master who is unwilling to have his slaves embrace Judaism. In the former case, the Gaon decides that if at the end of a year the slaves persist in their refusal, they must be sold; in the latter case, he knows no

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ס'ה במחים, 237, and Müller, Mafteal, 82, note 21.

excuse for delay; as soon as a Jew acquires slaves who are willing to accept Judaism, the master is bound to make Jews of them, and he is not allowed to sell them to Gentiles.

9-10. The beginning of the ninth Responsum is missing. It, as well as the tenth, deals with the prohibition against making any use whatsoever of anything that appertains to a heathen sanctuary.

In the first of the two Responsa the spelling עכפת (leaf 4, recto, line 14) instead of איכפת is noteworthy. The former is the correct orthography of the word in Mandaic. It is also to be noted that דתנן (4, recto, line 20) is used before quoting a Baraita, while on leaf 4, verso, line 6, we have before a Mishnah. Are we to assume that originally these two terms were used indiscriminately before quotations from any Tannaitic source, or are we dealing here with a copyist's error 1? Sherira Gaon, in Harkavy, Responsen der Geonim, 103, maintains that win can be used before a Mishnah and before a Baraita as well, while may be placed before a Mishnah only. In our texts of the Talmud, with but a very few exceptions, an is used before a Mishnah, and הניא before a Paraita. This progress from Sherira to our texts apparently gives support to the assumption that there was a development in the use of these terms. Accordingly, it may well be that before Sherira they were not at all differentiated, but were applied indiscriminately.

11. The eleventh Responsum deals with the distribution of the property of a man who has left sons from two wives, upon each of whom a jointure had been settled, "ברין. The Gaon's decision is based on the laws upon the subject given in Ketubot, 90 a. One would be inclined to ascribe this Responsum to one of the earlier Geonim, as the בנין דברין שמא obsolete so early as the time of Rabbi

<sup>1</sup> Comp. p. 150, above; in the Oxford MS. of the Scder Rab Amram, as also in the Genizah fragment of the Similtot, reproduced on page 364. below, און is also used before a quotation from a Baraita.

Mattathiah. Notwithstanding the fact that the Geonim Rabbi Hilai, Rabbi Hananiah, Rabbi Dosa, and Rab Samuel agree with Rabbi Mattathiah in declaring it obsolete, Hai maintains that we have no right to abolish the Talmudic institution. Hence a reference to it in a Responsum cannot be taken as proof of the early authorship of the opinion.

However, it is highly probable that our Responsum is from the hand of Rabbi Moses ben Jacob, Gaon at Sura, for the view expressed in the fragment agrees with that given in p", 152, in the name of Rabbi Moses. It may be noted, by the way, that the anonymous Responsum in which it is quoted, in p", is by Rabbi Kalonymos of Lucca, as may readily be inferred from a remark made by Rabbi Meïr, of Rothenburg, in his שערי חשובה, ed. Bloch, 176, but the corrupt text of Rabbi Meïr ought to be emended in accordance with p".

- 12. The twelfth Responsum contains an explanation of Shebu'ot, 41 a, the passage dealing with the differences between oaths of various kinds. The Gaon's definition of various ccurring in the passage is extremely interesting. He connects it with בכל to wash, and takes it to mean the same as what in German is called Wäsche, undergarments, &c. This is undoubtedly the explanation of the word given by the author of the 'Aruk, s. v., IV, 186, ed. Kohut, where the reading במלבושי is correct, as is proved by the words שמלבושי into אלבושי, is therefore erroneous.
- 13. The end of the thirteenth Responsum is missing. It is probably identical with that ascribed to Rabbi Sherira Gaon and his son Rabbi Hai jointly, in Harkavy, Responsen der Geonim, 50; comp. also מה"ב, 93 b, no. 2, and מה"ב, ed. Coronel, 5.
- 14. The portion of the fragment containing the four-teenth Responsum is so badly rubbed as to be unde-

¹ Comp. ""κη on Ketubot, 52; also γ"", 57 a, 17.

cipherable. Only so much can be ascertained, that it deals with a Halakah based on Buba Mezia, 67 b, as appears from lines 10-12 and line 18. It is not impossible that these lines and the lines preceding them belong to the previous Responsum.

15. Of this Responsum only the beginning is preserved, and even this is in a mutilated condition. It deals with the expedients to be adopted, after ordination ceased to be practised, in imposing fines for which, according to the law, ordained judges are required. This is a subject discussed in a number of Geonic Responsa, as, for instance, in †"v, 29 a, 1-4, and 1"n, 60, 120. Our Responsum, however, is identical with none of them.

## (Leaf r, verso.)

.... ל... למלקט .... יארכה וייו של ישראל בכפר גוי ואין ישראל הדר באותו כפר ומפתח וחותם ביד ישראל מותר בשתיה שהלכה כר' אלעזר ואין לחלק בין כפר שיש בו ישראל לכפר שאיו בו ישראל בזמי 5 שיין של ישראל הוא כשמפתח וחותם בידו אילא בזמנו שיינו שלנוי וישנו ברשות ישראל לשמרו שצריך להחמיר עליו ביותר: ולמה שאם נמצא נוי אצלו אין נתפש עליו כגנב שיכול לומר לו בין חביות שלי אני עומד דקאמ' ההוא כרכא דהוא ביה חמרא סו דישראל וגוי אישתכח נוי בי דני אמ' רבא אם נתפש עליו כגנב חמרא שרי ואילא אסור וכר' שמעון בן אלעזר דסלקין רב יהודה ורב נחמוי בטעמה דרב יהודה אמ' ר' שמעון בן אליעזר להקל אמר ולא חישינו לגומליו ורב נחמו אמ' ר' בו שמעון בן אלעזר להחמיר אמ' וחישינו לגומליו הילכתא כרב נחמן דתניא כואתיה בהדיא דקא אמרינו תניא כואתיה דרב נחמו אמ' זטירי ר' שמעון בן ר' אלעזר אמ' רשות נוים אחת מפני הרמאיז ולעשותיו בנת שלחרש שעשו 20 בה גוים קודם לכן ולא קיפלו את החרשי אסור שכך שנינו<sup>2</sup> גת שלאבו שופתה גוי מנגבה והיא טהורה וכו'ל ושלחרש אפעלפי שקילף

יתיב ביה Abodah Zarah, 61 b: our texts of the Talmud read יתיב ביה.

<sup>2 &#</sup>x27;Abodah Zarah, Mishnah, V, 11; Gemara, ibid., 74 b.

## (Leaf 2, recto.)

את הופת הרי זו אסורה וכד הלכה 1 דדרש רבה נאוה ארתחו רבא כי הוה משדר ד'ה' "להרפ' מחיף להו וחתים להו אבירציהו אלמא קאסבר מכניסו לקיום אפלו לפי שעה גזרו ביה רבנן דהוה ליה רבא הגת ברא ° דפליגין עליה דרבי דתניא הגת והמחץ והמש' שלגוים ר' מתיר בניגוב וחכמ' איסרין ורבה 4 רבנן דבריתא כסתם מתניתין דקא תאני ושלחרם אף על פי שקילף את הזפת הרי זו אסורה וכך הלכה ישראל שעשה שותפות וס עם הנוי ואותו גוי יושב בחנות ומוכר בשבת אם התנה עמו כתחלה על מנת שהניא 6 שבת לגוי או שבת ומקצת ימים לגוי ושאר ימים לישראל מותר ועיקר שלא יחזרו ויטשו חישבוי כדי שלא יתערב רוח שבת בשלחול ויטול יש' מן הרוח שלשבת אילא כל אחד לפי מזלו כמנהג הזה מותר ואם אינו מתנה מעיקרה אסור דהנהו ° מורקאיי גוי נקיט בשבתא ויש' בחולא אתא לקמיה שרא להו אותיביה רבינא לרבא ישראל וגוי שעשו 7 שדה בשותפות לא יאמר 20 לו מול חלקך בשבת ואני בחול ואם היתנה מעיקרה מותר ואם באו לחשבוו אסור אכסיף רבא לסוף איגלאי מילתא דהיתנו

<sup>1 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 74 b.

<sup>2</sup> Read פ"ף = ביקנים, the Hobrew for יולפי in our text, but comp. also Kelim, II, 2, according to which פ"ז, if it stands for פיקנים, is correct.

<sup>.</sup> דברייתא = 8

<sup>4</sup> Read ירבא מיקים; the spelling רבה for read is found also on line r of this page.

השתש. 6 'Abodah Zarah, 22 a. 7 Our texts read ישקומה.

#### (Leaf 2, verso.)

מעיקרה הוו ישראל שמבקש למשות שותפות עם הנוי בחרישה ואותו ווי חורש רשורת וחוסם פי פרה ודש בה וחורש בשור ורחמור ושאלתם יש תקנה לרבר זה: ב כד ראינו שמשום חרישה אסור מה מעם מפניי שחורש בבהמה שלישראל בשבח ורהמה מוזהר עליה להשביתה כמותו שנ' וכל בהמה וכיוו שמחויב להשביתה מה לי חורש בה הוא מה לי חורש בה גוי בין הוא בן גוי אסור אבל 10 משום חסימה אם חוסם גוי פרתו שלישראל ורש בה חיב ישראל מפני שמצות חסימה חובת הגוף היא ולא חובת בהמה ושנו חבמים 2 פרות המרכ' בתבואה אינו עובר מש' בל תחחות והדשות בתרומה ובמעשרות עובר מש' בל מש' אינו שובר מש' בפרתו שליש' אינו טובר מש' בל תחסם ויש' שדש בפרתו שלגוי עובר מש' בל תחסם ולא עוד אילא אפלו אמר לו יש' לגוי חסום פרתי ודוש בה מותר דאיבעיא להו מהוא שיאמר אדם לגוי חסום פרתי ודוש בה כי אמר' אמ' 20 לגוי שבות בשבת דאימור סקילה אבל הכא באיסור לאו לא או דילמא לא שנא ונשכנה 3 ישראל מותר לו לדוש בשור ובחמור התיר גמור שאין מצוה אילא על ישראל שנתו מטות לנוי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אין חיב.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 90 a.

<sup>3</sup> Read ממקנה.

## (Leaf 3, recto.)

בשותפות על מנת שיקח בם שורים ובהמה וחורש בהו בשבת כיוו שנתו לו ליקח עשאו שליח ומשעה שקנה אתו גוי או מן <sup>1</sup> שורין ובהמה וחורש בהו בשבת אסור כי אותו שוריו ובהמה שעמדו י ברשות ישראל ואף על פי שלא באו לרשותו קניו כסף הן ועובר עליהן מש' לא תעש' כל מלאכה ואם תאמר עדיין לא משכו אמרו <sup>2</sup> חכמ' מעות קונות ומש' גזרה בעלמא דבענן משיכה שכך אמרו חכמים מה טעם אמרו משיכה קונה גורה שמה וו יאמרו לו נשרפו חיטיד בעלייה הולכד אסור לו לטשות בו ישראל שמבקש לעשות ערמה עם שותפו גוי שיש לו עמו שורים לחרישה וחנות שלמקח וממכר ומוכרין לו בערב שבת וחוזיר לוקחן ממנו לאחר שבת זה מנהג שלפושעי ישר' ואסור לעשות כן מפני שני דברים ואין צריך לומר את לא לכח ישראל דמי שורים וחנות ומה שבתוכה מו הגוי אילא בדברים בעולם שמכר לו שאין שוה כלום ואיז בו מכירה כלל ואסור לעשות כן ואפלו לקח ממנו דמים ומכר לו מכירה נמורה והעיד עליו 20 עדים שמברת לי שורים אילו וחנות זו אפעלפי כן כיון שמתנה עמו על מנת שתחזירם לי לאחר שבת אסור מפני שעשה ערכוה להשתכר בשבת ולעשות מלאכה בשבת בכונה ואיסור

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The status of the מָיְ, "Jewish heretic," is essentially different from that of the יט, "Gentile." Probably we should read מא כין, instead of או כין. או כין.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 47 b, and comp. the introductory note.

## (Leaf 3, verso.)

גמור הוא: אילא אפילו מכר לו מכירה גמורה ואין מתנה טמו על מנת שתחוורו לי וקנאו גוי קניו גמור כיוו שבמוצא שבת חוזר ובא ישראל לחנותו במנהנו: הוכר הדבר שבערמה עשו להיתערם במצות ז ולננוב דעת עליונה ודעת הבריות ויש כן איסור שבת .. וחילול שבת וחילול השם בפני ישראל וגוים שאפלו הערמה ..ב..ן אפלו בדבר הרשות ' אפור לעישות לכתחלה ערמה דאמרו ליה רבנן ° לרב ששי חזי מר האיי מרבנן ורב חייה בר חיון ° וכול' ים ומעשה מברא שבות בעלמא הוא ואף על פי כן צורבא מרבנן לא אתי למעבר כן שיש חרישה שהיא איפור מלאכה ופתיחת חנות בשבת לא כל שכין שאסור מכל צד וצד ויש בו חילול השם: וששאלתם עבד ערל שמיאן להמול 15 ימכר לאלתר או שיגלגל עמו יב' חדש ושאלתם עבד שלא רצה רבו למולו תמה גדול יש בשאלה שניה ואיפשר כן עבד מזקיק עצמו למול ורבו אינו רוצה: הלוא חובה עליו למל עבדו היו יודעין שוֹה שעושה כן עובר 20 על המל ימול וג' ובכל יום ויום באיסור עומד וכל יום ויום בעשה כדי שנתיר לו למוכרו לנוים לפיכך אסור לו למיכרו לגוים אילא ימול אתו תחלה וימכרנו ליש' ואסור לחשתמש בו עד שימול ושאלה

<sup>1</sup> Text corrupt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 139 b.

<sup>3</sup> Our texts read התא

### (Leaf 4, recto.)

וברקנין דתנן 1 מי שהיה ביתו סמוך לבית עבודה ונפל וכול' ומקשינו עלה והא קא שביק רוחא <sup>2</sup> לעבד' זרה אמ' רב חנינה מסורא דטביד ליה בית הכסא והא באטי צניטותא דטביד ליה בית הכסא דלילא זה אמ' מר אי זה הוא צנוע כל שניפנה בלילה במקום שנפנה ביום ואף על גב דאוקימנה בכרך 3 ביב של עבדה זרה שקמור ועובר בתור ביתו שלישראל בעל כרוחו פעמים שוטפו מי נשמים ומפסידיו כיליו וביתו הפסיד גדול וכשרואה 10 ישראל מטר מתקיו את הביב עד שיצאו מים בשביל שלא יפסיד אסור או מותר אילו קילון שהיה מכנים מים לע' זרה ובנו בית בביתו היה 5 בודאי היה אסור שכל מה שמתקין מהנה ע' זרה עכשו שמוציא מבית עבדה זרה מה עכפת <sup>6</sup> 15 לעבדה זרה אם מתקין יש' את שלו אם לאו וכשאין מתקנו מה הפסד לעבדה זרה כיון שתיקונוי ופסידו שליש' הוא ואיז לעבדה זרה לא הפסיד ולא רוח בה מותר וכי קא טרח ישראל בדנפשיה לא טרח ובהתירא קא טרח דלא אסיר בע' זר' 20 אילא או נהנה או מהני דתנו 7 ר' נתו אומ' אם שעב' זרה מונחת 8 וכו'ל ואם תאמר יהיה ביב זה כמשמשי עב' זרה משמשי עבדה זרה אין אסורין עד שיעבדו דתנן ° הגיע לכיפה

<sup>1 &#</sup>x27;Abodah Zarah, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 47 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The printed texts of the Talmud read  $\pi$ 000,  $\pi$ 000, but MS. M. and some old authorities agree with the reading of the fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read בביתו הוא Read שמקצהו שובר <sup>5</sup> Read שמקצהו.

<sup>6 =</sup> אנפת <sup>7</sup> 'Abodah Zarah, 13 a.

יום שעבודה זרה מנהת Read יום שעבודה.

<sup>2 &#</sup>x27;Abodah Zarah, Mishnah, I, 7; Gemara, ibid., 16 a.

### (Leaf 4, verso.)

שמעמידיו וכו'ל ואמ' ר' אליעזר ואם בנה שברו מותר י וכו'ל אלמא הלכה ד..ת הוא שמשמשי עב' זר' איז אסור' ולענין כתובת בנין דכרין ששאלתם כך הוא אם בא להן ממון או שנפלו להן נכסין לאחר 5 מיתת אביהן אין הווין מותר כי קאמרינן לעינין בכור אין הבכור נוטל בראוי כבמוחזק ומנלן דתניא " היו שם נכסין בראוי אינן כבמוחזק וכך הלכה: ואפילו כספים ומטל' מצטרפין לשתי כתובות היכא דנשא שתי נשים ויש לתנהן 3 בנים ומתה אחת בחייו ואחת במתו 10 שלהן כתובת בנין דברין ולא עוד אילא היכא דמיתו אחת בחייו ואחת במותו לא צריכינן למותר דעד ואף על גב כל בא 4 מותר דינר שקלין כתובת בנין דיכרין מפני שכתובה נעשית מותר לחברתה דתנו ל נשא ראשונה ומתה נשא שניה ומת הוא שניה ויורשיה בו קודמין ליורשי הראשונה ואמרינן שמ' מנה תלת שמע מינה אחת בחיו ואחת במותו יש להן כתובת בנין דכרין ולא חישינן לאינצוי מימאי דקאתאניי שנייה ויורשיה קודמין ליורשי הראשונה מיקדם הוא דקדמי הא איכא שׁקְּלֹין ושמ׳ מינה כתובה 20 נעשית מותר לחברתה מימאי מידלא קתאני אם יש מותר דינר ושמ' מינה כתובת בנין דיכרין לא טרפא משטבד ואף על גב דמתקיף רב אשי לעולם אימלך 6 אחת בחייו ואחת במותו אין להן כתו' בנין דוכרין: ולעולם אימלך אין כתובה נעשית

<sup>1 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 19 b.

<sup>2</sup> Bekorot, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 51 b.

ילתרויהן or לשתיהן \* Read לשתיהן. למותר ואף עלגב דלְבָּא מותר.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ketubot, Mishnah, X, 1; Gemara, ibid., 90 a.

## (Leaf 5, recto.)

מותר לחברתה ושאני הכא דאיכא מותר דינר:

ותוב מיקמינו להי בפלונתא דקאמ' אחת בחייו ואחת במותו תנאיי היא דתניא מיתו אחת בחייו ואחת במו' .. ל ואפלו העק ... ד ב הלכה אמ' מר זוטה משמ' דרב בפא הילכתא אחת בחייו ואחת במותו יש להן כתוב' בנין דיכרין וכתובה געשית מותר לחברתה אבל מי שהיה נשוי שתי נשים ומת הראשנה לודמת לשניה יורשי הראשנה קודמין ליורשי שנייה 4 ששאלתם לא לעניו כתובת בנין דכרין אילא לגבות מנכסיו אי זו קורמת אי זו 10 מתאחרת כי דקאמ' עלה שמעת מנה בעל חוב מאוחר שקדם וגבה משגבה גבה והלכתא משגבה גבה אף על גב דאיכא לישנא אחרינא שמעת מינה משגבה לא גבה מרפסיקא באין בערכין 5 מאי טעמ' בעל חוב מאוחר שקדם ונבה מה שגבה גבה אמר רבינא לרב אשי האי נקטיה בכובסיה בו וכול' שמעתא 6 ולמאן מנגדינו ליה ולמאן משמחינו ליה ויטאלתם לפרויטה עלתה על לב דלתובע משמחינן או מנגדינן אילא בין שמותי בין נגודי לנתבע וכך פירוש' מאי איכא בין שבועתא דאוריתא לדרבנן איכא למיפך שבועתא 20 בגון שרצו . . שניהן לישבע תובע וליטול מפני שכל נשבעין שבתורה נשבעין ולא משלמין וכול' וכן רצו שניהו למיפד שבועה מו נחבע לתובע שבוע'

דאוריתא אפכינן דרבנן לא אפכינן ולמר בר רב אשי דאמ' דרבנן נמי אפכינן שבעתא הוין להו בישות כי הדדי אם כן מאי איכא בין דאוריתא לדרבנן איפא ביניהו למיחת לניכסי במי שנתחיב שבוטה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 90 b. <sup>2</sup> Read הכי כך הלכה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ketubot, 91 a; our texts read איטור.

<sup>4</sup> Ketubot, Mishnah, X, 1; Gemara, ibid., 90 a.

<sup>5 &#</sup>x27;Arakin, 7 b.

<sup>6</sup> Shebu'ot, 41 a.

# (Leaf 5, verso.)

דאוריתא ולא משתבע ולא משלים נחתינן לניכסיה מאן דמיחיבין . . . דמיחיב ולא מישתבע ולא משליח ליה לבעל דיניה לא אלים חיוביה ולא נחתינו לנכסיה... ר' אסי באמ' באור' נמי לא נחתינן לניכסיה דתנן מציאת הרש שוטה וֹקֹטֹן וכול' וקאמ' ולרבנו דאמרי מחויב שבועה מדרבנן לא נחתינן לניכסיה מאי עבדינו ליה ליפקע דינא דתובע אילא משמחינן ליה לנחבע אמל' רבינא לרב אשי משל זה יש עליו חלוק ושמלה כי נקיט ליה בלבושיה מרפי שבים ליה לגלימיה אף זה מחויב 10 שבועה מדרבנן ואין נשבע ואין חמורה שבועתו לירד לנכסיו כש.. תה מכ.. הו בשמו אומר 3 אחתיה לתובע לניכסאי ולא תשמתן דנמצא דנקטיה בכובסיה דהוא לבוש . . . חשיבקיה לגלימיה: אמל' רב אשי הכי קא אמ משמתי עד דמאטי נגדיה וכו'ל ולמה משמתינן 15 ליה דלא קא מישתבע שבועה דפרקו 1 רבנן עליה ולא קא מפיים ליה לבעיל דיניה ועד כמה עד ל' יום לאחר שלשים יום מנגדינן ליה ושבקינן ליה מנגדינן ליה דקם באפי קרותא <sup>6</sup> ובשמ' ל' יומי ושבקינו ליה דפטרינו ליה ולא משלים שום מידי דלאו מדאוריתא הוה מחויב שנים שהטילו לכים זה ק' וזה ר' הלכה כראבה ז דקאמ' אמ' שמואל שנים שהטילו לכים זה ק' וזה ר' השכר לאמצעא אמ' רבה מסתבר מטמיה שמואל בשור לחרישה ועומד לחרישה אבל שור לחרישה ועומד לטביחה זה נוטל לפי מעותיו וזה בה נוֹטֹל לפי מעותיו ורב המנונא אמ' אפלו שור לחרישה ועומד לטביחה השכר לאמצע והלכה כראבה מן

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read דמיחיבין ליה שבועה מדרבנן.

י אפיקורסא 6 Read באפיקור ליה ופשרים 6 Read באפיקורסא.

<sup>7</sup> Ketubot, 93 a, end.

# (Leaf 6, recto.)

| הרין<br>טעמי חדא דאותו ב                                     |
|--------------------------------------------------------------|
| שעק                                                          |
|                                                              |
| ακ                                                           |
| 5 לה אם דלא הוא כו בתיב 5                                    |
| ועוד ראבה דאמ' ושיבה הוא ובת מותו                            |
| וקאמ' מסתברא טעמ' דשמואל י כו                                |
| בניכיתה צורבא מרבגן ראבינא אמ ב רב                           |
| כהנא ורב פפי ורב אשי לא אכלין <sup>6</sup> ואף על גב קאמ' מר |
| וטרא מאי טעמ' דמאי דאכיל מידי דהוה אשדה                      |
| אחזה לאו אף על גב דֹקאֹכִיל אכילה                            |
| משלים ר' פיר' כתיבת זע המד שעל                               |
| שקל שניבל שנפרות לישנה דקאמיני כל שתא                        |
| ר' זוזי דהוא סלע דתנן 3 נתן סלע ופונדיון סלע מ'ט' ל'מ'ט      |
| 15 שני פשלים סלע ומט' שנין סלע מח' פוגדיאות פלגינון          |
| למט' שנין מטי לכל שנה פונדיון ליתה ודת                       |
| והילכתא ברב כהנא ורב פפי ורב אשי דלא אכלין אילא              |
| במשכנא דסורא אילו החובל בחבירו בזמן                          |
| הזה כגן קטע אֹתֹ יֹדוֹ או חוטמו או הפיל שנו או               |
| 20 סמיה עינו כיצד עונשין לחובל ופשטינן להון מן גמרא          |
| רהחובל ומן גמרא דארבעה אבות ההוא ל תורא.                     |
| . דאלם ידא דינוקא וראבא אמ' הזק שור בשור דלא                 |
| מגבינן בבבל אי תפס לא מפקינן מניה מן גמרא                    |
| ראיתמר 3 פלגו נזקא פימא דפילא מן דארבעה                      |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 93 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 67 b-68 a.

<sup>3 &#</sup>x27;Arakin, Mishnah, VII, 1; Gemara, ibid., 25 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Kama, 84 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 15 a.

## XXII.

Fragment T-S., paper, two consecutive leaves,  $19 \times 12$  cm., square hand, tending to cursive. The fragment contains two Responsa, in incomplete condition, the beginning of the first and the end of the second not being preserved.

I. The first Responsum is identical with the end of Rabbi Sherira's, found in מ"מ, 44, dealing with the question whether the ritual bath is obligatory at this time when its object can only be partially attained, since the ashes of the red heifer cannot be sprinkled upon the candidate. In spite of its fragmentary condition, the present Responsum throws new light upon the subject, especially through the statement on lines 7-9, which is missing in the Responsum in מי"מ. The Gaon transmits to us that intercourse with those in a state of impurity was viewed with a considerable degree of leniency in earlier times, while the Jews dwelt chiefly in Sura 1, Nehardea, and Pumbedita. The practice became stricter only after they settled in large numbers in cities like Bagdad, and the Rabbis feared that the prevailing laxity might lead to abuses in the new and more complex surroundings. At first sight, it might seem that the view of the Gaon is contradicted by the statement found in the Geonic Collection n"v, 172, which affirms that there is a difference between Babylonia and Palestine with regard to intercourse with one in a state of impurity, such intercourse occurring in Babylonia, but not in Palestine. The contradiction disappears, however, if we assume, as we may, that this statement refers to those

י For . . . בכורא, line 8, on leaf 1, recto, read בכורא.

carlier days during which, the Gaon himself admits, a more lenient practice prevailed in Babylonia.

Whether the change from leniency to rigour coincided with the removal of the Jews to the large cities, as the Gaon maintains, is extremely questionable, in view of the fact that the severer practice obtained in Palestine alike in the earlier and in the later days, and in spite of the fact that there were no populous centres there. A more plausible explanation is offered by a consideration of the influence exercised by the Karaites upon the Rabbanites. As is well known, the Karaites laid great stress upon the observance of the laws of clean and unclean 1. In Palestine their rigour reacted upon the Rabbanites, who stood in friendly relations with them 2. The effect in Babylonia was the reverse. There the heads of the academies were inclined to slight customs which in principle they cordially endorsed, merely because their opponents, the Karaites, insisted upon them. In the time of Sherira, when the bitter feud between the two parties had been pretty well fought out, the influence of the Karaites made itself felt even in Babylonia, and this would explain the prevalence of a stricter practice in his generation. Also, the fact may not be overlooked, that the Karaites did not actually create the severe practices separating the clean from the unclean in a community. They merely raised them from the plane of custom to that of law 3. How far-reaching the influence of the Karaites in this and similar respects was appears from Maimonides, Issure Biah, XI. 15, and from the Geonic Responsum, p. 153, no. 576, above.

2. The second Responsum is the Gaon's decision in a lawsuit. A creets a building on a waste lot, having neither received the consent of the owner, who is away from

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Elijah Bashyagi, Aderet Eliahu, 73 d, ההמר בברישת; Judah Hadassi, Eshkol ha-Kofer, 110 e, no. 295; and Harkavy, Studien und Mittheilungen, VIII, 130, note 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Pinsker, Likkule Kadmoniyyot, Supplement, 33.

<sup>\*</sup> Comp. Schorr, אההמיץ, VIII, 51; Müller, Mafteal, 228 (כי); and Rabed, משנה הנפש, I, end.

the city at the time, nor been apprised of his objection. On the return of the owner, he insists upon A's removal from the building, while A, the squatter, equally insists upon being indemnified for the building. The Gaon decides that A's claim is valid only if it can be demonstrated that the owner of the lot makes use of the building. In all probability, this is the Responsum to which reference is made in Alfasi, Baba Mezia, 101 a. Rabbi Hai Gaon decides differently in his עמקדו ממכר VII, 21 a. Naḥmanides, however, in commenting upon the passage in Alfasi, asserts that Rabbi Hai later changed his view of the case, and came to agree with that held by the Gaon in our Responsum.

# (Leaf 1, recto.)

וֹאם כדברי. התלמידים הללו היה לו לומר ורי טהרה לחצאין מה הזב מועיל. כשורחין מן הקרי ומה נידה מועילה ברוחצת מפלטה שכבת זרע בין שהיו כן מתחילה ובין מֹכוֹף ב אלא מצוה היא לרחוץ מכל מומאה ואף על פי שמותר לו לאדם להביא עצמו לידי ט טמאה י וכל הדברים הלילו היו נוֹהֹנִין בהם החכמ׳ בזמו שהיו בנהרדעא גם סב . . . . ובפומבדיתא אבל עכשו שנין בענו בבנדאד המדינה הגדולה וס ראו החכמים כי בזמן שהן מרויחין בדברים 10 הלילו לשאת ולתת עם הנידה ובמושבה אף על פי שרוחצין לאחר מיכן הרי יש עם הארין מפורצין בדבר ובאין לידי הרגל עבירה ואף נשמט כעש 3 שפרצו ליבונה שלאשה נהנו איכור בדבר ועשו סייג לתורה והחמירו בו ואין דורשין כזאת בפרקים והואי כדאמרינו ' הלכה ואין מורין כן וכל החבירים נהגו בבתיהן שתהא הנידה רחוקה ולא תעשה מלאכה לא לאפות ולא לבשל ופורשיו ממנה וסייג גדול נעשה בזה

י Read שנקבער or שנקבער.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = מקילין; on line 7, verso, it is spelled with ב.

<sup>3</sup> Read Tr. 4 Menahot, 36 b.

# (Leaf I, verso.)

| ין גדול הוא ראוי שישׁבַנֹוּ                     |
|-------------------------------------------------|
| נחש של חכמים כעניין שנא פורץ גדר ישכנו          |
| נחש ועכשוו . שאי אפשר שאנש' חכמה ש              |
| ה אישים ב מור ן את תשובתינו                     |
| 5 הל ורברינו עמכן כעניין שנ' אליכם              |
| איש שאקרא <sup>1</sup> ואמונה הוא שיגדרו גדירות |
| בישראל ולא ירבוחו לפרוץ פרץ כי פירצה            |
| קוראה לגנב 2 ומה שהן רואים להגיד בכל הקהל       |
| מגידים להחמיר ומי שהוא ראוי להיות בן אנשי       |
| ז לבב כן יעשה כי בבקשכם הלכה למשה               |
| מסיני הגדנו לכם דבר על בוריו                    |
| וששאלתם ישראל                                   |
| שבא לחצר חרבה ובנה אותה                         |
| בעליה ° ולא היו הבעלין מצויין שֶם בעינת. ה      |
| ו בבניין וכשבא בעל החרבה אמר לבונה              |
| צא מחצירי ואמ לו הבונה תן לי דמי הבניין         |
| שאצא אמ לו בעל החצר אין רצוני לעשותה            |
| אלא רדם או חטיות 6 טול עציך ואבניך וצא          |
| אמר לו לא אצא עד שתתן לי דמי בנייני ש           |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אישים אקרא, and comp. Prov. viii. 4. <sup>3</sup> בעסקו <sup>4</sup> בעסקן?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 26 a. <sup>5</sup> חנויות ?

### (Leaf 2, recto.)

אף הראשונים יש ביניהם.....א זה על אוטו אשר 1 דאיתמר היורד 2 לתוד חרבתו שלחבירו ובנאה שלא ברשות ואמר הלא<sup>3</sup> טיצי ב ואבני אני נוטל שומעין לו או אין שומעין לו 4 ר' נחמו אמ' שומעיו לו רב ששת אמ' אין שומעין לו ובסופה אמ' רבי יעקב אמ' ר' יוחנן בבית ש שומטיו לו בשדה אין שומעין לו מאי טעמא מ' משום יישוב . אֹרֹין ישראל איכא דאמ' משום י 10 כחאשא דארעא מאי ביניהו איכא ביניהו חוצה לארץ אלא ששמועה זו בזמן שבעל הבניין הוא שאומר אני נוטל עיצי ואבני ובעל הקרקע אומ' לשום לו אבל כאו בשאילה שלכם שבעל הקרקע אומ' יטול זה עציו ואבניו וילך ובעל 15 הבניין מבקש את הבניין משורת הרין אין לו דמי הבנייו ויש לבטל החצר לומר לו טול עציר ואבניר משם שאילו בקש הוא ליטול עציו ואבניו לא היה שבדו 5 טליו ליטול דמים שהרי דברי ר' יוחנו בבית שומעין לו ואפילו בארין ישראל אלא שבית דיו אומריו לבעל החצר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reading doubtful ; אותר דבר ?

<sup>2</sup> Baba Mezia, 101 a.

<sup>3 =</sup> and comp. verso, line 5.

<sup>\*</sup> The last six words not in the printed text of the Talmud, but found in the MS.; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>5</sup> Reading doubtful.

### (Leaf 2, verso.)

י . . . . . . למה תצריביה למתר ביתו וֹלהֹפֹסיֹד ממונו ואמור רבנו " אמ' רב יוסף כאו שנה רבי לא ישפור אדם מי בורו ואחרים צריכיו לו ואם איז שומט איז נובים ממנו בדיו 5 דמי הבניין אלא יטול הלא<sup>3</sup> טציו ואבניו לפי שבנה שלא ברשות הבעלים ואם נוטל עצי הקורות ומניח את הכתלים בנויות בידי בטל הקרקע רואין אחר כך מה יעשה בעל החצר אם מקרה על אותו הבנייו והוא מניח אתו סם להיות נדירות מקרקטות 1 ולתקן בו צרביו מגלגליו עליו ונוטליו ממנו דמיו בדיו כי ההוא דאמרינן <sup>6</sup> ההוא דאתא לקמיה דרב אמ' ליה זיל שום ליה אמ' ליה לא בטינא זיל שום ליה וידו על התחתונה לא בעינא לסוף חזייה ד 15 דגדרה וקא מנטר לה אמ' ליה גלית אדעתד דנית ... לד זיל שום ליה וידו על העליונה: וכאותה ששנינו<sup>6</sup> המקיף את חבירו משלש רוחותיו ונדר את הראשונה ואת השניה ואת השלישית אן מחייבין אתו ר' יוסי אומ' אם עמד וגדר את הרבעית 20

<sup>1</sup> I do not know whether any letters are missing in the first line.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yebamot, II b. <sup>3</sup> = הלה <sup>4</sup> Text corrupt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Mezia, 101 a. <sup>6</sup> Baba Batra, Mishnah, I, 3; Gemara, ibid., 4 b.

## XXIII.

Fragment T-S., vellum, one leaf, 28 x 23 cm., small square writing. It contains four Responsa, all dealing with laws of כמובה. Of the first Responsum but a single line has been preserved, from which only the subject in general can be inferred, but not the specific content.

- 2. The second Responsum contains a decision by Rabbi Zemaḥ Gaon, regarding a woman who lost her *Ketubah*. It is identical with that quoted by Rabbi Sherira, in Harkavy, 97-8, in opposing the view set forth by Rabbi Zemaḥ in our Responsum. Strange to say, the opinion expressed in 7°°2, 57 a-b, 16-17, by Rabbi Ḥaninah, is not in agreement with that attributed to him by his son Rabbi Sherira.
- 3. The Gaon specifies the circumstances in which the heirs are not obliged to provide a residence for the widow. It is identical with Responsum 22, p. 33. above, and is given in the form of an explanation of the Talmudic passage Ketubot. 54 a. בקתר is defined as "one house," and it is taken to be the same as "one house," and it is taken to be the same as house, though it is difficult to see how the latter can be made to have the meaning the Gaon gives it. He may have been thinking of "narrow hole," thence applied to a "small dwelling-place," sufficient for a single family, "one house." Rabbi Zemah Gaon's explanation of the same passage in p"w, 53 b, 2, is somewhat different. But as our Responsum is likewise ascribed to Rabbi Zemah, it may be assumed that "בית קכן in our fragment."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Perles, Etymologische Studien, p. 83.

4. The last Responsum begins by quoting the very lengthy question put to Rabbi Moses Gaon. In spite of its prolixity, it is far from clear in its purport, as the Gaon himself complains. The case is the annulment of a marriage with a woman suffering from an incurable disease, which had been kept a secret from the husband at the time of the marriage. The decision of the Gaon has been preserved only in part. It starts with a lengthy explanation of the passage in the Talmud, Ketubot, 75 a - 76 b. the locus classicus for the annulment of such marriages.

Attention should be called to the excellent idiomatic Aramaic in which this Responsum is couched, the question as well as the reply. It resorts to the use of Persian words, like הרכונא, נושבוקי, and הרכונא, which shows that at this time Arabic was not yet the only language of the Jews of Babylonia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On the prolixity of Rabbi Moses Gaon, comp. Müller, Mafteah, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The word occurs a single time in the Talmud, twice in the Sheëltot, V, 15 and 16, ed. Rabbi Naphtali Zebi, Berlin, and once in ε''πz, ed. Hildesheimer, 209.

# (Leaf 1, recto.)

ז ונקטתה לברתה ואמרה ליה לראובן ולאימיה אתיבא" לאמטייה לברתי להובלת לאסוייה א' לה בר סו משה נאון ראובן בר ב.......כן ..הוה ליה ינוקא דימנוא ליה לפילקיה" וארם ליה בת שמעוו בטותה בעיטירות או בעניות ורואין אותן בטה תוספת יש בהן נותנין לה בפחות שבהן ובשבועה וכך מנהג כון מדינת הובלת ואתייה לבייתה ואנסבה לבריה ובת שמעון הוה בירה ניטה רגרשה בעלה קרמאה וכר נסבה בריה דראובן...ת בבריה 4 תרין שנין ופלגא ובני הלין שנין הוות נכפה בביתיה דראובן וכסי אמיה דינוקא עם אחוותי כין בני ראובן ולבתר כן עילו שיבבי לביתיה רראובן ומטיה הדין צערא . . תרין הלחה זימנא ואיתירעת מילהא דיניקא ז ובר שמעת אימה דידע ליה לינוקא אחת ליה מן הובלה שמע מינה דהא צערא הוות בה בכ...ך" מן כד הוה אבוהא בחיי ואתון אמעייי אמעיתין בי ועברתון אילו הוה. לאבינו תלתה או ארבעה או המישה בתי הוינא יהבין לך חד מנהון עבשיו אין לנו אלא בית אחד לבי לבית אביך ואנו מישגרין לך מוונות וחינו רא' רב יוסף בביתי ולא בבקתי שאילו מיקמי מור רבנא ראובן דבצרה מדינתא היא ואסייתא מוטהייא בבצרה האוין מאי טעמיה בעית לאמטייה להובלת מאתים דנביא אלא אפילו תוספת גביא וכיצר עוישה לה מביאין שחים או שלש בחובות של קרבותיה בישיבה וכך אנו עושין כועשה ושאילו מיקמיה הא" דתנן תהא יתבה בביתי ותני רב יוסף " בביתי ולא בביקתי מה פיר ביקתי וא' פירו' ביקתי בקעתי הת...א' דלית ליה אלא חַד' בהֵא יבלין יתמיין למימר לה עומדין והן קודטין לבחובת . . . הוה הדבר . . . לא נמצא שטר בחובה מזוייף דברים מזוייפים הילבד ונתארמלה או נתגרשה ביצר גובה בתוב ויב . ' מאחים בתובתה ראוריתא ותוספת אילא וא לא מיבעיא לא אפשר לכחוב לה אלא כחובת . אלמנה . שאלו מיקמי מר"ב צמח נאון אשה שאברה בחובתה

SERTY FIFTY TI

30 כואי דאיתיה בעיניה מאי מיחייב בעל לשלומי אילא ואי שקל בעל מיקמי רהיתי לביחיה מאני <sub>5</sub>2 בריה דראובן דהיא ואמה קמאן בעצתא וקא שקלין מאניה וקא נפקין אסהיר עלה סהרי רשקלת 20 אבוהא נחת נפשיה לא שביקנא ליה נפקא מן בתאי למתא אחריתי מן כרך לכפר ולא קבלית מיניה אביו יש לה מוונות אילא ואי שבועה על אימה . . . . דהוה בה האי צערא מן כר הות בביתיהון אילא חולין <sup>61</sup> מאה בצרי <sup>61</sup> רובני גריוא רארעט בעל ואיח .. ל בהרי הרוא <sup>71</sup> ואבל ואבלוהו בהרי הרדי והיא קא ולא עוד אלא תפסחיה ואמרת ליה ראנת ובנת גריוא רארעא מן ממונא רברוב <sup>21</sup> במאה רינרי אהררה וכתוב לו ניטא לברתי וקאמת ושקלת כל רעילת ואולה וי...לה בהובלת השהא רינא מאי ובת בבצרה היא ובעל בורחיה נפקח מן ביחיה ואחרו ב..ה דלא למיפק מן ביחיה ולא קבילת וכר חוא כל מאי ראית לה ונפקת בעל כורחיה השהא אימעליא יי מילתא רהאי צערא הוה בה ועורה בבית ... נה ניטה מי מיחיים בעל לשלומי הלין מאה דינרי וכן אם שקלא מאי ראיחיאת מן בית נשה מקח מעות ראין אורם 10 עם נחים בכפיפה ואי האי צערא בבייהא רילנא מטייה אנא מקבילנא עלנא הרמנא <sup>11</sup> רשמיא ומהנפקעה עלה אווינקא בהיבין ראמור רבנן <sup>21</sup> לקת חיב לרפותה ועור נמי שמעו שמעון אטרה דמעברא וקא בעיא אחינקא כון בריה דראובן והיא בהובלת ובר ראובן חיותה ייי רהבא וכספא ואיתינון מבניהון אינמי נושפנקי ררהבא ו..מפא מי.. תינון בעי.. בי מיהייבא...

3 Ketubot, 54 a. 10 Read 11 Trops, and comp. Yebamot, 112 b. 9 יחבה בביתיה <sup>6</sup> <sup>2</sup> Ketubot, Mishnah, IV, 12; Gemara, ibid., 52 b. 5 Compare Yebamot, 62 b, end. ? בברתך \* Read Name.

ווי אינירא באיז Temurah, 4 d, where 'Arufe and others read יהיכיא in our texts; comp. 'Arufe, והכיא - יווי 8 Read NITH.

<sup>12</sup> Ketubot, Mishnah, IV, 9; Gemara, ibid., 51 a. 15 Read 177. " = N'Y IN " if it were proved." s. v.; and Harkavy, 99, end.

# (Leaf 1, verso.)

יו זמן מיטוא . להאידנא או רקא טענה רבבית בעלה איתיליך בה האי צערא ולא בבית אביה ולא פו או' במ' רב' אמ' במוטין שבסחר אבל במוטין שבגלוי אינו יכיל לטעון ער כאן לא פליני רבנן עליה ה אי... דולדי דילי לא יהיבנא ליה לבעלי ואנא הוא דבעינא לאנוקיה ולדבויה איח לה מן דינא יי הכל לפי המענה חזיכא לפירושנין לקיילה אנחנאי. היו בה מומין ועודה בבית אביה האב צריך להביא ראיה שמשנתארטא נולדו בה מומין אילו ונסתחפה שרהו בולה מיתניתא" וקתני סופא והכ רד' מאיר אלא בטוטיין שבגלוי אבל בטוטיין שבסתר טורים לו וקאטרינן ' טעמא רטאיתי האב איתתא נכפה היא ולא בעינא רהאי ולך רילי ליהוי נבה ריל' הם וישלום מיתויק ואי לא אמרה י... אי . . לא ואי תבעא כווני כונקותה כוהו אלוף כורנא לעברוהי וא' שאילתא רא נפקח לקדכואנא לבאבא רמתיבתא לבי דינא רטרנא ורבנא מישה רייש מתיבתא רטתא מחסיה בריה רטרי ורבנא מפריש נפוי כואי רשקלה \* אי קבעה לה ופון להדה בת שמעון בהאי צערא אילא ולא מפרייש נפוי מאי לשלומנין לבעל אילא ואי בעיא ניטא וקאמרה ל' מעברנא ואיתפרסמת מילתא רנכפה היא מתבעי ליה למיכתב ניטה לאלתר אילא ואיתבעא מווני למיפרע ולהבא מיחיב ואי ילדה ולר בן או בת נבי בעל בעי למיהוי או נבה בעי למיהוי מי אית ליה לבעל למימר דהא יעקוב ופקידנא וקרי יתה ועיינא בה וקמנא על כל מה רבתיב בה וחונא רמיסתמו מילחא ולא מפרש מענתה רבת ישמעון מאו אינון אי מיריא רהוה בה האי צערא מבית אביה וסבר וקביל מן ראיה הא לא פיתי האב ראייה בעל מהימן מני ר' יהושע היא דא' לא מפיה אנו היים אימא סיפא רשקלת אי מאי ראיתיאת מין בית נשה שקלת או אפילו מאי רעבר לה בעל שקלת ועיברתא דרינא

25 בכוסו אלא כן בודקו והאי ראה וניפים היא ומקשינן אי הבי ער שלא התארם נמי עד שלא 20 וא' 5 רב יהורה א' שמואל ה'ל ברבן נמליאל ולמעמיה דר' אלעור רא' תברה מי ששנה זו לא שנה 30 בנום אלא אם כן בידקו והאי ראה וניפים הוא מאי אמרת אין ארם ניפים במומין התם תרין נמסרה לרשות הבעל צריך להביא ראיה שער שלא תתארס היו בה מוטין אלו והיה מקחו מקח זו כושוי לה לסופה היל ולבישה לאו היל ומתריין לה רבא למתניתין אליבא דהיל כרבן נמל מעית מעמא רמאיתי בעל ראיה הא לא מייתי בעל ראיה אב מהימן אתן לרבן גמליאל רא' נאמנת וא' הכי ריישה כן נמצאו וכן היו וסיפה? כן נמצא וכן היו ומסיפא אוחיביה אביי נכנסה לרשות הבעל צריך להביא ראיה שער שלא תתארם היו בה מומין אלו ער שלא תתארם היו בה מומין אין משנתארסה לא אמאי נימא כן נמצאו וכן היו משנתארסה הינו מעמא רחוקה ראין ארם שותה תתארם חוקה אין ארם ניפים במומן ? אי הבי משנתארסה נמי נימא חוקה אין ארם ניפים במומן ? הוקה רגופה רלא הוה בה כווטא ער שעתא ראשתכח בה וחוקה אין ארם שותה בכוס אלא אם כן והאי אי הוה ידע לא הוה מקביל לה משנתארסה איכא תרתי חרא דהעמיר הגוף על הזקתו ראמ' בידקן ואמר' ואם הימצא לומר האי מומא הוה בה מיקסי דליקרשה חוקה אין אדם שותה הוקי הכא הירא חוקה והרא במקום תרחין לא אמרינן אבל ער שלא תתארם הנוף על חוקתו

2 בילה בי בי ייילה 2 so to be cancelled, it belongs to the following sentence. . IE'N NOTE THE I'VE LIVE LIVE I

7 Read Proper

. Ketubot, Mishnah, VII, 8; Gemara, ibid., 75 a, end. Our texts read '12 nous con bron.

העמר

### XXIV.

Fragment T-S., vellum, two leaves, 23 × 24 cm. square hand; much mutilated, but the missing words and letters have been supplied, and are indicated by dots over the letters. The fragment contains the remainder of a collection of Geonic Responsa, thirteen of which have been preserved, though not all in their entirety. The name of no Gaon appears upon the fragment, but the probability is that the author of most of them is Rabbi Natronaï Gaon, since a number of them are identical with those known from other sources, as will be shown when we deal with the individual Responsa.

I. The beginning of the first Responsum is missing. The Gaon decides in it that the work connected with the burial of a body, on the second day of a holiday, is to be done by Jews. He bases his view on the Talmud, Bezuh, 6 a, and he maintains that Rabina's contrary view. אמידנא דאיכא חברי חיישיגן, was applicable only to times and places under Persian jurisdiction. According to the Gaon. Rabina was influenced by the fear that, if the Jews performed such labours on a holiday, the הברי might force them to do the same for non-Jews. This is doubtless the correct explanation. It is found again, literally, in Rabbenu Hananel and in the 'Aruk, s. v. הבר, and in a modified form in Rashi. To connect Rabina's statement with the objection of the fire-worshippers to burial, as some modern scholars do 1, is absolutely false. In this Talmudic passage הברי cannot be taken in its usual sense of fire-worshippers. To translate Rabina's words with "now when there are fire-worshippers," is out of the question. Such an interpretation would make it appear that Rab Ashi and Raba, the authorities preceding Rabina, had lived under other conditions, when, in point of fact. fire-worshippers had been in Babylonia centuries before them. Obviously, Rabina used חברי for the followers of Mazdak 2, who had the upper hand in Persia about 480,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Kohut, in his 'Aruk, s. v. הבר.

<sup>2</sup> Comp. Nöldeke, Aufsätze zur persischen Geschichte, 109.

the time of Rabina II, the compiler of the Talmud. In accordance with their doctrines of a socialistic and communistic tendency, the Mazdakites, insisting upon an equal division of work and means, opposed the holidays of the Jews, which interfered with the operation of their system.

The same view is set forth in Fragment 18, p. 158, above, a Responsum ascribed in א"ש, 184, to Rabbi Natronaï Gaon. In the former source the city to which reference is made is כשבר (comp. p. 156, above), probably the same as the place called בשבר in the present Responsum, by the substitution of 2 for 2, which occurs frequently in old MSS.

2. The second Responsum contains the Gaon's decision with regard to בלאי הכרם, maintaining that the prohibition applies only to a case in which wheat, barley, and grape seeds are sown together. He bases his view on Kidduskin, 39 a, and other passages in the Talmud, without considering the difficulty involved 1.

3. The third Responsum is a brief explanation of Mishnah Bezah, I, 6, and the Gemara upon it, ibid., 12 b.

4. Here we have the very important decision of the Gaon regarding the law of הרומה and similar agricultural provisions, in their application outside of Palestine. The view of the Gaon is that they are limited to Palestine, and were never binding upon the Jews resident in other countries. According to him, the frequent references to the operation of these laws in Babylonia found in the Babylonian Talmud, are to be taken as descriptive of the practices indulged in by extremely pious men desirous of reproducing Palestinian conditions as far as possible upon alien soil. They never intended that their course of action, taken from choice, should be made the rule of conduct obligatory upon all the members of the community. The only other authority 2 holding the same view is Rabbi Zemah Gaon, as can be seen from his Responsum quoted in כפתר ופרח, XV. Nevertheless, our Responsum cannot be declared identical with Rabbi Zemah's, on account of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. 'Aruk, s. v. היח, Harkavy, 224, and ג"ל, ed. Lyck, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the long discussion on this question in Tosafot on Hullin, 6 b, catchword ההתיר.

the widely different tenor of the two Opinions <sup>1</sup>. The passage in the Jerusalem Talmud, Hallah, III, 60 a, may be adduced in corroboration of our Responsum. We read there: בתרינו שבעלה היו מפרישין הו"מ, showing that the practice of giving the priests their lawful portions in Babylonia was merely a custom, and it prevailed only among the scholars and the pious<sup>2</sup>. However, it is surprising that the Gaon pays no attention to the statement of the Mishnah Yadayim. IV, 3, which calls the application of the agricultural laws to Babylonian life a prophetical institution. Comp. also Sukkah. 44 b, from whence it appears that the Sabbatical year was generally observed in Babylonia.

5. The fifth Responsum is a brief explanation of the Talmudie passage, Bezah. 34 a, the text quoted by the Gaon being different from ours. Notice especially the form מהבביץ, instead of מהבהביץ.

6. This Responsum is identical with total, no. 77. It deals with the question whether a Gentile servant is permitted to kindle a fire in a Jewish house on a holiday, the circumstances being such as to make it possible for him to use freshly cut wood.

7. The Gaon specifies the circumstances in which an oven may be used after Gentiles have cooked and roasted prohibited food in it. It is noteworthy that the Gaon in agreement with MS. B, reads, in Pesahim, 30 b, not אינטן, as we have it in our present text, but אינטן, a later form of שמחק. In a short form we meet with the same decision in פּרָא, 13, and it may be ascribed in all probability to Rabbi Zemah Gaon.

8. The Gaon decides that bread baked by a Gentile may be eaten by Jews only if a Jew has had some part in the preparation, however triffing. The same decision is in brief found in ב"ה, 13, immediately after the Responsum corresponding to the seventh of our fragment, and we cannot go wrong in ascribing the eighth to the same author as the seventh, namely, Rabbi Zemah Gaon. Comp. also אשכול, III, 129.

י Our Responsum is, however, quoted in דעדר, I, 29 a, ed. Lemberg. The expression יבורעי שנולד includes the scholars and the pious; comp. Yer, Kildim, IX, 32 c,

9. This Responsum deals with a case similar to the subject of the eighth Responsum, and it is identical with that found in א"ש, 273. The words כמו שברשנו, leaf 2, recto, line 27, prove that this Responsum and the sixth (and the seventh?) of the fragment have the same author, but who this author is cannot be easily determined. It will not do to attribute it to Rabbi Natronaï, as Müller and Bamberger do, on the ground that a similar decision in "", II, 87, is by him, because, although the two Responsa are alike in tenor, yet the verbal differences between them are too radical to

permit of our ascribing them to the same person.

דניס. The Gaon explains Pesaliin, 46 a. His explanation of בצק החרש coincides with that of the 'Aruk, and our Responsum shows that the emendation suggested by Kohut is incorrect. The explanation of לנבל by the Gaon is altogether new. It differs from that of Rashi as well as that of the 'Aruk'. This Responsum is found, in a very corrupt form, in ה"ש, 94, and its author is Natronaï Gaon, as can be seen from אשכול האבר הוא הוא assumption (Mafteuh, 274) that Rabbenu Hai is the author, as the mention of Hai by Rashba, on Berakot, 15a, does not apply to our Responsum, but refers to that found above, pp. 38-9, or to that quoted in אשכול I, 49.

if the Passover eve falls on Saturday, the leaven need not be removed on Friday. In a shortened form it occurs in 7"v. 93, where it is attributed to Rabbi Natronaï Gaon;

comp. עטור, 48 d.

12. Here we have the decision that the leaven may be destroyed in other ways beside burning. This view is referred to as a Geonic decision by Rabbi Zerahiah Gerondi on Pesahim, I, catchword אַניי היים, and by Rabbi Jacob in Tur, Orah Hayyim, 445. Comp. Saudiana, 126.

13. Of this Responsum only a part has been preserved. It deals with various questions connected with the Seder, as, for instance, whether it can be properly observed without the use of wine. It is identical with 5"\pi, 165, where it is ascribed to Rabbi Natronaï Gaon.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Tosafot on Hullin, 122 b, catchword לגבל.

יו וכול<sup>י ה</sup>: כד' יאשיה בכלאים דהניא ר' יאשה אומר לעולם אינו הייב עד שיורע חיטה שעורה וחרצן במפולת ה האייש באבינא והלכה כרם אישי ואי קשייא בני בשטר": בני בשטר יובעים אנו בהם שאין בניהם במוחינו כשם שאתם מחעםקין במתים שלכם מורברין ' דרבינא שמעינן רמשום הבארי הוא רקא האייש אבל לעינין יישראל כרבא . . . סב . . . א ליה": עכשו שבמלה מלכות פרסיים אף ראבינא פיודי דחורנו לדרב אישי להיתירא ובל שבן בפקומכם שלא הוה מלבות פרסיים מעולם דלא הלפירי הבפוים ואינן בני תורה הים וישלום מבם וממינו: וישישאלהם מישום בשותא בברמא דרב עמרם חסירא מעניר עלה" לית הילבתא ברב עמרם חסירא ורב מישרישה יהיב פרוטה לחינוק נוי: מירה יתירה הוה עביר ומחמר על נפשיה וררב נחמן ודר" ענן רהוה קא אולו באורחא נטליה בשתא בלטתא נטטקאנא טבר, נדמו חד יארק דאמי ביראנא נהי שלמא טחלתה סאני יד ואף רב נחמן ' רהוה קאבעי לשמותיה להחוא נברא רקא ורע היטי וישערי בי גופני כיון ראמ' ליה רב ענן לאו קימא לן כר' יאשיה ראמ' עד שיורע חיטה ושעורה וחרצן בניפלת יד קבלה כוניה ולא שמחיה וכן הלכה..א..קא דת"...בית שמאי אומרין אין מוליפין הלה ומתנות בהונה לבהן ביום טוב וב"ה מתירין" אית . . . . . א . . . . ל יהודה ודר יסי ואחרים . . הלוקין במתניתין והלוקין בבראיתא . . . . . . הל' במתניתין כי הקא אמרינן סתם וישאלתם הלכה כר יהורה או כר' יושי או מאחרים: כך ראינו רבויין ישאין

דמתניתין ומחלוקת בבראיתא הלכה בסתם' ..... תב .... פסוקה הלכה בר ...

Leaf I, recto.

במתים של ישראל ביום טוב ישני אף על פי ישלא ניישתהא אונסין אותן ואומרין להן התעסקו

הים שא <sup>מו</sup> בוראי לא נהנא תרומה בזמן הוה דליכא מצות הפרשת תרומה בחוצה 20 בית שמאי? רנין חלה ומתנות מתנה לכהן ותרומה מתנה לכהן כשם שמוליבין אח בכל רבריהם ומצאנו בכל מקומות שהיו מחמירין על עצמן לעינין ממאה נחלקו על התרומה שבית שמאי אומרין אין . מוליבין ובית הילל אומרין מוליבין ובך היו המתנות כך מוליבין את התרומה ואמ' רב יהורה אמ' שמואל הלבה כר' יסי ודרב מובי בר רב מתנה דהוה ליה גרבא דחמרא דחרומה והא דאמ' ראבא 10 תרומת חוצה לארין מבטלה ברוב וראבינא יו בי הוה טיתרטי ליה המרא דתרוטה הוה ראסי תרין נטלי רחולי וחד דתרומה ששאלתם תרומה בזמן הזה נהנא אילא: לארין אילא רבנן ראשונים שאנו אומרין הלכה מפיהן היו מחמירין על עצמו ומהרה ואף על פי שהיו שרויין בבבל בב...ם 11 ממאה היו נוהגין מהרה וקרושה והיו אובלין חוליהן במהרה יש שאובל בחולין שנעשו במהרת הקדש ויש עבדינן דתניא אמ' ד' יסי לא נחלקו בית שמאי וביה הלל על המתנות שמוליבין על מה

3 Shabbat, 139 a. בירא ניה 2 comp. Bezah, 6 a. Read .CLL.

ר' הונא בריה דר' יהושע our texts read. "ו <sup>9</sup> Read לא instead of יאים שניאי והפאו ה 7 Bezah, 12 b.

Kiddushin, 39 a; our texts read pr, instead of ran. Bezah, Mishnah, I, 6; Gemara, ibid., 12 b.

<sup>10</sup> Bekorot, 27 a; our texts read byrow.

<sup>13</sup> Read DIFT. Comp. below, p. 224, line 17. וכי וו שאלה ! se meaning as meaning as ייכי וו שאלה ימילה "בי

# (Leaf I, verso.)

13 במפוקין בפורני בין דהיא של נוי ובין דהיא של ישראל ומלי פורני ד. ור חרויהי שרין oi מתחילתה ועד סופה" מולנין את הרצלים ומה הרגלים ומהבבין": אותן באור שבך דרבו של כל ה עניים לוי זרע בבישר לא הזו עניים למישקל לקט ואחא קטיה דרב ששת וכולה": ובישר בנדי עם הארץ מוררם לפורושין ובנדי פרושין מוררם לאוכלי תרומה? וכין מעאנו לעינין מתנות בלום חיבת בלקט בשבחה וֹבֹפֹּאה הא מעשים בבל השנים ובל הרורות הללו שאין מתנות עניים לא בבבל ולא בשאר ארצות אילא לוי רצה להחמיר על עצמו לפיבך אין לנוי שמשנה זו לא מישום נוים נגעו בה אלא מישום עבדון חול נגעו בה ישבך אתה רואה הילוכה כוולג להבב באור אבל אין מוֹפְלין אותן לא בסיר וֹלְא בחרסית ולא בארמה ואין גווין אותן בעברון חול שאיפשר...ק..וב...ביר....... בפורני רמהו רחימי הואיל רלאו שאובל בהולין שמעשו במהרת הקדש וחשאר במהרת מעשר ואף פירותיהן היו מפרישין מיהן תרומה ומעשרות בישראל ששרויין על ארמתן בישיבה של ארץ ישראל ואין להביא ראיה מחבמים שהיו רוצין להחמיר על עצמן ולא היו מתערבין עם עמי הארץ ממה שאשמנו בפורני באיזו פורני אמרו בפורני של ישראל או אפ ילון בפורני של גוים נמי בך ראינו במספרים ולמה שהוא ניאה בעברון חול ואין נוווין את הירק בתספורת כולן שהוא גיראה ביתנור הוא וצריך עיםק . . . . יח . . . . . . אין אופין ביום טוב בפורני קא מישמע לך ביום טוב ועצים שניסקין בתוכה אין באים אלא על ידי נויין ספיק באין ביום וששאלתם פורני גרולה של גוי שרובה גוי וישראל וגוים אופין בתובה וגוי מסיקה

סג בהפקח ישראל קא אמרינון" אמ' רב מחנה עצים שנשרו מן הרקל ביום טוב מרבה פג דמיקלא קא קלי ליה לאיסורא אלמא היבא דקלי איסורא אקילו ביה רבנן וקא אמרינן מרבה עליהן עצים מוכנין מסיקן הילכך מותר לישראל טוב וספיק באין מערב יום טוב בנון זה מוחר לישראל לאפות בה אילא כך ראינו עליהן עצים ומסיקן ומקשיינן "נ קושיא אוחרנא והא קא מבטיל איסורא ותנן אין מבטלין איסור לבתהילה ומפרקונן הני מילי בראוריתא אבל בררבנן מבמלינן ואפילו לרב אשי ראמ' הוה רבר שיש לו מתירין ובל רבר שיש לו מתיריין אפילו בררבנן לא באטיל הני מילי לבל מוקצה אבל עצים שאני וכל שכן היכא דאסיקו ביד גוי הוא ועצים נמי ספיק באין ביום טוב וספיק באין מערב יום טוב ולא גרע מהנך עצים רוראי נשרו מן הרקל ביום טוב שביון שאותן עצים ספיק הוא ונוי הוא שמסוקן מותר לישראל לאיפות בה ראפילו

Read under lead

10 Read programme of the copyist's

י Add Add אחרים Add Add ילהחמיר על אחרים Add

יעיםק גדול ופירדא יהירה ולפיכך אין Read ? <sup>2</sup> Hagigah, Mishnah, II, 7; Gemara, ibid., 18 b.

<sup>3</sup> Hullin, 134 b; compare introductory note.

<sup>6</sup> Our texts read party. eye jumped from one grant to the other. 9 Bezah, 4 b. 5 Bezah, 34 a.
8 172?

(Leaf 2, recto.)

100 של הרם ולא קשיא אררב ומאי מעמא לא קשיא רהיי רתנור ראין שמין ? הסיקן מבפנים והוי 15. את הרוטב ובין לאיפות ישראל אהר . . . . צליית נוי בשר נבילה שיעורו בכך וששאלתם פורנא כולה אסורה מפני הרגיל עבורה כיוצא בו אין "ממין" אה התנור באליה עד שיסק התנור הא הוסק בין בהול ובין ביום טוב אילא כך ראינו ביון שהופו[ק]ה על פניה היא שורפה כל הוטב של בשר לריפתיה למיבלה לעולם אפילו במולחא אותוביה אין לשין את העיסה בחלב ואם לש כל הפת ולא ררייה ולא בהנחה" ולא בנפוירת הפת יש שם מישום בישולי נוים אילא וישאלה סבורין לאופות בה ביום טוב וישישאלתם מיתר לישיראל לאפות ביצה בזמן שהנוים צולף בה בשר נבלה נבלה ומותר לצלות בה בקא אטרינן " ההוא תנורא דטהא ביה טהאיי אסרה ראבה בר אהילא התנור ישרי ואטרינן תיובתא דראבה בר אהילאי תיובתא . . ד הלכה . . . הכמים הישוו בה ראכו ליה ראבינא לרב אשי וכי מאהר האיתותם ראפה בר אהילאי קשיא הא ראמי' רב קרירות בפסח ישברו אמי ליה רב אשי רב מוקים לה להא בראיתא ראין שטיין את התנור באליה בתנור של מתבת ודרב בקרירות ישל הרם ולא קשיא אהרארי הרר אם' רב אשי " לעולם הך ראין שמין" נמי בתנור דקירירות רבר הפיקן מבחיין אכו' ליה קרירות נכיי ניבר" להי הפיקא מבפנים ונישתרין אכו ליה קרירות לא איפישר רפקעו הילבך האיי בוביא " רהוא טפקא רחרם הסיקו מב[חו]ין הוא ואסור ישמעיני מינה דבל הסיקו על פניו אין הויטין לניעולי נבלה ומרפה ובל שהסיקו מבחוין בבלי חרם אסיר הילבך הא פורנא כותר לישראל לצלות בת בשר ובי הא צריך לשהות אחר בשר נבלה ער שתיתלבן וישרף שניםיקות על ידי נוים ואין שם מלאבה ישראל כל עיקר לא נחינת עצים ולא שנירה ולא אפייה אנו שוו טעות סופר היא צריכה לומר ישאפורה בשהיקלו חבמים נמי כך אמרו? ישנר גוי ואפא

25 לאיפות בהן מצה בפסח ומפקא שהיא חול חרס והיא ניסיקת מלמטה ועל גבה אין שם נחלים ים הכפורים <sup>10</sup> רופא אוניר צריך והוא אוניר איני צריך מאטילין אתו על פי רופא מאי טעמא תונםה 20 נוים הוא ואסיר ואף פורנא גדולה של ישראל בעיר שכולה ישראל והביא בעל פורנא גוי נחתום בעלמא דנקים ליה וכדקא אמרינן בהדר" אמ' ליה שריביה "ב לראבא והא קא אבלא תמרי אמ' ליה גוי ואתא ישראל חרי ז......נ". ישפיר דאמי אבל מבמות שאלה זו יש ספיק וראי בישאלי ישראל שגר ישראל ואפא גוי וכולה שמעתא שרי ואילא אסיר: וששאלתם פת בפסח מותר לאפות בפורני גדולה או קטנה שהיא של ישראל ואין שם מעשה נוי כלל אבל ישראל אופין זה חמין כל ימות השנה כוותר או אסור כך ראינו שוו ותנור של חרם שאופין בו חמין כל השנה כולה כוותר כלל ואין שלהבת עולה על גבה הופת אופין מלכועלה ואופין בה חמין כל השנה אסור לאפות בה מצה בפסח במה שפרשנו למעלה כי דראבה בר אהילאיי והאי בוכיא 6 הסיקו מבחיין הוא ואסור ואין נעשה שאר ומה לשון חירוש כמה שאנו אומרין בלשון ארטי תנוב ליה וברקא אמרינן ביום והעמיר בה אותן ישראל שאופין בה אנו עושין במה שאמרו חכמים? הא ריפתא שגר גוי ואפא וששאלתם בצק החרש 9 כואי פירושיה בך פירושו בצק שלא החמיין בל צורבו ונעשה בחרש

<sup>7....7</sup> 

Our texts read very, but some MSS, and old authorities have also very, comp. Rabbinoviez, Dikduke Soferim, ad loc.

It is doubtful whether נאינאים אינאא is the Gaora's explanation of אינאין, סי ואינאים אינא is the Talmud text.

Phonetic spelling for real.

The letters and a are hard to distinguish, and perhaps are to be read as on line 27; comp. Rabbinovicz, I. c. Read בהחדי Abraham b. Isaac has it in his באשמיל, III, 129 י בי פצו און האשמיל. Isaac has it in his איניהיד הואס

Abodan Zarah, 38 b.

Pesaḥim, Mishnah, III, 2; Gemara, ibid., 46 a.

<sup>11 &#</sup>x27;Erubin, 68 a.

The printed texts read warray, but the MSS have warry, comp. Rabbinovicz, ad loc.

# (Leaf 2, verso.

15 עבר כין הכיים בחשבמה קורם זכין תפילה וכיון שהליע זכין ההפילה חושב חשבון דרך ויש לפניו סו הגינע זמן התפילה ואין שם טום ליטול ידיו להתפלל אם יודע שייש לפניו מים ברחוק ארבעת מילין ה אבל לנבל שנובל את העיסה תחילה עד ניתי ניקרית הכיון וחיב עליה אובליה בדי שיהלך מיל אחר אין מחיבין אתו לחזור ומה טעם מפני שקשה עלליו שניבטל ממלאבתו ומצורך שלר אם יודע שיש לפניו עיר או בית המדריש או בית הכנסת מק[ום] המותקן לתבילה ברחוק שלשת מילין ועד ארבעת כיולין אל יהפלל עד ישמניע לשם ואם מרוחק יהר מארבעת כיולין יתבלל לאלתר במקומו בדרך ואף על פי שאין דעתו מיושבת עליו לנמילת ידים בגון שהיה מהלך בדרך ימחין ואל יחפלל עד ישהוא מניע למקום מים ויטול ידיו ויחפלל ואף על פי שעובר זמן חפילה ואם מהיוחק מן המים יתר מיארבעת מילין יתפלל לאלתר ואל יבמל מן התפילה ואף על פי שלא נמל ידיו מפני שאנום הוא: ואמי' ר' יסי בר חנינא לא שנו אילא לפניו יששיעורו לחפילה ולנטילת ירים ארבעת מילין שהרי רעתו מיושבה עליו שבררכו הוא הולך ובמלאבתו הוא עושה אבל ארבעת כיילין למקום שייש בו מים ולאחריו כיום ישעבר עליהם או בית הכנסת ישעבר עליו אפילו שם כיוצא בו במה מישערין אתו כדרך אמר' אבהו אמר' "ממעון . . בן לקיש כדי שיהלך ארם ממערל נוניא לטבריא פיל ואטרינן אמר' אבהו אטר' שמי בן לקיש כי בעינן שיעור פיל לבצק החרש ארבעת מילין מישעה גבולה ועד ישעת אכילתה. לתפילה היה מהלך בדרך והגיע זמן התפילה ולא אמרינן איך איפישר לשער אם יש בצק אחר ביוצא בו שהוהמיין אף הוא אםור ואמרינן? אין תונבא בעלמא היא דנקט ליה הם! הכא האי בצק שלא נהמין על כל שאר שבעולם כמות חרש בפני ארם

" Read DEN FERIO STORY OF THE PROPERTY.

20 להיות בשבת מבערין את הכל מלפני שבת רבריו מא . . . . . מאיר \* או הלכה כחכמים או 35 עקיבא מסייע אל ר' יהודה דקא אמרינן? אמ' ראבא שמע מינה מרר' עקיבא הלה שמע מינה <sub>30</sub> הלגל והגדה יכל לאוטרן על רבש או על שכר של האינין או על שאר מיני שכר או אין לו הקנה אילא על הלבה בר' אלעור בר ר' צרוק כך ראינו רר' מאיר ליתה \* חבמים ור אלעור מקום שאין תרומה הלבה כר' אלעור בר ר' צרוק ראמ' תרומה מלפני שבת וחולין בומנן בשבת וששאלתם בעור המי במאי חישינו להא דר' יהודה דאמ' אין ביעור חמין אילא שרופה? אילא בך ראינו שאף על פי שר' בשריפה ואתה אוטר בקבורה שתק ונסתלק מטעמו וששאלתם מקום שאין יין מצוי בל עיקר לא בקרוב מקום ולא ברחוק מקום והגיע לילי פסחים: באיזה צר יעשה מצות ארבעה בוסות: היין או שמא אם עבר לילה הראשון ושני של פסח לאחר מיבן יבול לקיים מצוח ארבעה בוסות אמ' רב אהא בר יעקב ומידקא דאייק ר' יסי בר הנינא וֹאמֹר לאחריו אפילו מיל אינו הוור שמעינו מינה מיל הוא ראינו חוור הא פחוח מיברי מיל חוור. וֹשִׁשִּׁאַלְהִם אַרבעה " עִשְּׁרְ שַחְל כחכמין וכר' אלעור שהרי אמרו רבר אחר מקום שיש תרומה כיון שאיפשר 6 לבערו בשבת עברינו אין ביעור חמין אילא שריפה וכול' אפילו הכין אין הלכה כר' יהורה שהרי הישיבוהו כמה הבמים מרברין 8 אישם תלוי וחטאת העוף הבאה על הספיק לרבריך יוכיתו שהן בלא תותירו ואנו אומרין

<sup>2</sup> Pesahim, 46 a. <sup>3</sup> Pesahim, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 49 a. 6 Read rues www. ליחה ואיתה להא דהכמים Read 5 1 = 839, note 5. \* Read - TELL CAN'T THERE !

8 Ibid., 5 a, end.

# XXV.

Fragment T-S., vellum, one leaf,  $26 \times 17$  cm., clean, square hand, containing five Geonic Responsa, the first and last in incomplete form.

- 1. The first Responsum deals with the legal status of a deaf-mute, especially with the question as to whether his written order has validity. The Gaon decides, that a deaf-mute may transact business by means of orders in writing, with the one exception, however, that he cannot divorce his wife in this way if he married her before becoming a deaf-mute.
- 2. In this Responsum, the decision is handed down, that a man is not obliged to provide for his divorced wife, unless she has an infant at the breast, even if she is in a state of pregnancy. But his duty toward her begins from the moment of the birth of the child, which, according to Jewish law, remains with the mother. It is noteworthy that the question addressed to the Gaon refers to the opposite view held by older authorities, that a man divorcing a pregnant woman has duties toward her. So far as I know, the view here attributed to older authorities exists nowhere in Rabbinical literature 1. It is possible, however, that Maimonides did know of it, which would explain his distinctly setting down his opposition to it in Islant, XXI, 17, whence the later codifiers must have taken their paragraph upon the subject agreeing with the Geonic decision in our Responsum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp., however, Responsa, ed. Coronel, 76, and above, p. 214, line 2; and also Geonic Collection, ed. Mantua, 175, this Responsum being repeated in 322.

- 3. Here we have a brief decision against the view held by the author of the *Halakot Gedolot* on the question, whether in all circumstances heirs attempting to collect bills are to be made to take an oath affirming that their father, the testator, had not received payment. It is the résumé of the Responsum found in Harkavy <sup>1</sup>, 110, the same one to which reference <sup>2</sup> is made in *Tur*, *Hoshen Mishpat*, § 82.
- 4. The fourth Responsum is concerned with the question, whether coined gold is to be considered as money or as merchandise. The author of this Responsum is probably Rabbenu Hai, as may be inferred from the view quoted as his by Alfasi, Baba Meria, IV, 1, near the beginning, which coincides with the decision given in our Responsum. Comp. also Harkavy, 45, of which our Responsum may perhaps be the résumé 3.
- 5. The fifth Responsum deals with the law of מתנתא. The Gaon's view upon the subject is lost to us through the incompleteness of the fragment. Its probable author is Rabbenu Hai, with whose Responsum in Harkavy, 35, ours has several points of discussion in common.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The passage in 1"π, to which reference is made in the text, is found on p. 431, ed. Hildesheimer, and p. 105 d, ed. Venice.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also Müller, Mafteah, p. 242.

<sup>3</sup> Comp. Müller, Mafteah, Introduction, p. 41 (n"y), who properly ascribes it to Rabbenu Hai, though in the body of the book no reference is made to it under Hai.

### (Recto.)

אמנא 1 רבו שמט' בו נמליאל לפרושי טעמיה דתנא קמא הוא דאתא קשיא לנא עלה הדא מילתא דכתב ידו וקא הויינא דאו נמי לא אמר " יוחנו חלוקין טליו חבריו על רבו שמע' בו גמל' " הוה ידטיננא דאפילו בפיקח שנתחרש קא אמ' תנא קמא מדקאמ' הילכו אחר כתב ידו דילמא דהוה אית ליה רב פפא טעמא דאנחנא לא ידעיננא ליה מכל מקום קאמ' לה רב כהנא אמ' רב תנאיי לעניו גטים ואי לאו דאמ' אביי אף אנן נמי תנינה נתחרש לא יוציא טולמית והא דאייה מינה אה טל פי שיכול לדבר מתוד הכתב הוה אמרינן מתניתין אתיא לסיועיה כדרב יוסף אף יסו על גב דבריתא אתיאן לאפוקי מיניה דהשתה דקאמ' דאיבא 10 דוקא מטתניתיו אחריתי דפלינא עליה אינותרתא" לה מילתא ומבעי למעבד לחומרא' וכל הנו מילי לענין גטים אבל לענין משאות ומתנות דידיה ליכא מא: דפליג בה' אילא כולי עלמא דסמכינן על כתבון והא אביי דבגט קא דאייק דאיכא בו טליה פלונתא התם מסיים ליה ומוקים לה ליגיד פרט לאלם בטדות בלבד דמפיהם ולא מפי כתבם אבל שאר כל מילי ודשאילתוו איתתא מטברתא דפטרה בעלה מיחייב למיהב לה מזוני מחמת

כתבם כשר ורשאילתון איתתא מעברתא דפטרה בעלה מיחייב למיהב לה מזוני מחמת ההוא עובארא אולא דאשכחנן קמאיי דאמרי מיחייב כל למיהב לה ואוקימו מעמיהו אהא מתניתין <sup>9</sup> העבר פוסל ואינו מאכיל מדאצטריך למימר בתרומה דאינו מאכיל מכלל דאית לה בחולין ואיסתפק לן הדין טעמא דיל' ז אידי דאצטריך לממנא פוסל תנא מאכיל או נמי ...ל ז כי תניא ההיא בארמלתא דמיתזאנא מניכסי בעלה אבל גרושה ההיא בארמלתא דמיתזאנא מניכסי בעלה אבל גרושה היכא דבעל ילת דמילא כי אתא לאשמועינן איסורא אבל היכא דבעל לא לת דמילה מינה או דילמא לא שנא מאי

אנהנא הכיו נמריננא דמעוברת דמנרשא לית לה מזונות

<sup>.</sup> אמינא =

<sup>2 - 19 100</sup> 

<sup>3</sup> Gittin, 71

יהלכו = <sup>4</sup>

<sup>5</sup> Reading doubtful : אכתלקתא ?

<sup>6</sup> Yebamot, Mishnah, VII, 4; Gemara, ibid., 67 b.

דילמא = ז

<sup>?</sup> דבעלה ישראל 8

### (Verso.)

עד דילתם 1 ושקלא שכר מיניקה ומתניתין לענין איסורא והתירא הוא וחיוב מזונות לא שיר 2 בה מילתא כל עיקר וכיון דליכא לא מתניתיו ולא גמארא דאית על גברא מזונות למעוברת נרושה ליכא כח לחיוביה ובהכין נהיגיננא והכין קא עבדיננא: בשביל הנמצא בהלכות " יתומים שהוציאו שטר חוב על אחרים 5 ואמרו להם ליתומים פרוע הוא נשבעין שפרוע הוא אפילו צוה אביהם שאינו פרוע' כתב דהא מילתא דכתיבה בהלכות שלא כדיו היא ויש תשובתה מפורשת בשאילות י בשביל דינרא דדהבא לגבי פירא ושאר נכסי בין מקרקעי ובין מטלטלי היכי 10 דיניה מי האוי כטיבעא וקאני כדין כספא אולא כתב דלא האוי טיבעא אלא פירא ויש תשובתה מפורשת בשאלות ודשאילתון אמ' רב יהודה ' הא מתנתא טמרתא .. לא מגבינן בה כולה ואמרינן בסופה איבעיא להו סתאמא מאי ומסקינן דחישינן לסתאמא וקשיא לן האי שטר בז מתנתא היכי דאמי אי דמסריה ניהליה באפי שההדי 6 מיגרע בז משטארא דכתיב על הנייר או על החרש דקאני ולא עוד אלא הוה ההוא שטרא באסניתא לא יהא אלא ק... לחודיה מילא קאני יליף מרנא הכין חזינא דכיון דקמא לן דחישינן לסתאמא מיבעי למימר דהא תניא לכתב לו על הנייר או על 20 החרש שדי נתונה לך במתנה הרי זו מתנה קימא בחדא מן תרתי מילי או בפשוטה דאיתוקמא הא בריתא במוכר שדהו מפני רעתה דכי אמ' שמואל בשטר מכר לא קנה עד שיתן דמים ואותיביה רב המנונא מהא בריתא הא אמרינן הוא מותיב לה והא מפריק לה במוכר שדהו מפני רעתה ורב 25 ביבי מסיים בה משמא דרב נחמן בטתנה בקש ליתנה לו ולמה כתב לו לשון מכר כדי ליפות את כוחו וכי היכי דוביני דשרה מפני רעתה שאני משאר זביני דעלמא משום דמוכחא מילתא בהאיי מוכר שהוא רוצה להנצל ממנה ובעין יפה קא מזבין ואפילו כתב זביני אמרינן האיי במתנה נתן הכי נותן

### שדהו

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read שיך.

<sup>3 2&</sup>quot;n, ed. Hildesheimer, p. 431, end; ed. Venice, p. 105 d. <sup>5</sup> Read שהרי. 4 Baba Batra, 40 b; ממירתא = ממרתא.

<sup>6</sup> Reading doubtful; וכיאי שני הא?

<sup>7</sup> Baba Batra, 51 a.

## XXVI.

Fragment T-S., one leaf, 25 x 21 cm., vellum, squarish hand, rather careless, not tending to cursive, written below the line. It contains a single Responsum, the beginning and the end of which are missing, notwithstanding which its contents can be made out satisfactorily. A man had given power of attorney to two others to write and execute a bill of divorce. The appointed agents, instead of carrying out his instructions to the letter, had the instrument written by a scribe. The question put to the Gaon was, whether their deviation from his orders did not invalidate the divorce. The decision was favourable to its validity. on the ground that it could not be made to appear that the principal had specific reasons for entrusting the actual writing of the bill to his agents. This view is based on Gittin, 29, the passage which deals with the law of the messenger bearing a bill of divorce who deputes his errand to another, and the Gaon agrees with the interpretation of the text given anonymously in Alfasi. It may possibly be this very Responsum of ours which is referred to by Alfasi. The Gaon, it is worth while noting, holds that the norm, according to which Rabbi Johanan's opinion prevails against Rab's and Samuel's, is applicable only when he is pitted against Rab alone or Samuel alone, not when the two explicitly agree with each other, and together oppose him-a much mooted point among the later methodologists 1.

¹ Comp. Heilprin, Seder has Doret, ed. Maskileson, II, 204; Lampronti, Paḥad Yizhak, ¬, 86 a; Malachi Coën, Yad Maleaki, no. 558.

### (Recto.)

.... דחאתו אינו גם והאיי כותבו דבארי..... מתניא אילא .... דמי שהיה מושלך בבור 1 מידקמפליג במי שהיה מושלך בבור לבארי העדים העדים לחתום עבדו רבנן תקנתא דקתאני העדים . . . . שאין יוֹדע׳ להתום מקרעין וכו׳ אמ׳ רבן שמע׳ בן נמל׳ וכול׳ עד אין חותמ׳ ואמ׳ שמע' בן גמל' שלא במר מאי טע' דר' שמע' בן גמל' שלא ..... ארכא "שמע' בן גמל' שלא יהוֹ בֹנוֹת ישראל עגונות ⁵: וכין בכמא דוכאתא עבדו רבנן תקנתא משום עגונות י והמביא גם מארין יש' וממדינת הים עבוד רבנן תקנ' דתנן " המביא גם בארץ ישראל וחלה הרי זה משלחו ביד אחר דאף על גב דילדיליה שויה בעל שליה ולא יהב ליה רשותא לשוויי הו שליח אחיר כיון דמסתמא שוייה שליח 10 ולא אמר ליה לא דאית לך רשותא ולא דלית לך רשותא משוי שליח: וגבי המביא גם ממדינת הים התאני? עושה בית דין ומשלחו ואומר בפניהם ב בפני נחת' ואמר' עלה אמ' רב כאנא חלה תנן פשיטא חלה קתאני י. מהו דתימ' הו הדין דאף על גב דלא חלה והאי דקתאני חלה אורחא דמילתא קתאני קמיט' לן והויינו בה ומסקינן או בעית אימ' דאמל' הוליך והו דחלה או בעית אימ' ר' שמ' בן גמ' היא וחלה שאני או בעית אימ' ר' שמ' בן גמ' היא וחלה שאני: ומותבינן תיובתא אמר לשנים כתבו" גם לאשתי או לג' כו' אינהו אין אחר לא ואמ' אביי מידי הוא טעמ' אילא משום קפידא° דבעל בעל אלא"ו קקפיד דמעמ' דמילתא משום דלא קאמ' ליה את הוליך ואהיני' קאים אמצעתא דכיון דאמרינן מתנית' בידאמ' ליה את הוליך דכי חלה משוי שליח 20 היכא דלא אמל' את הוליך אף על גב דלא חלה שמעינן מינה דעבור רבנן תקנתא בין דחלה בין כולא " חלה: ומיהא אף על גב דעבוד רבנן כהלין תקנות לעינין כתיבה בענן לשמה דכתיב וכתב לה לשמה ותנן בי כל הגם וכו' מתג' ואמרינו עלה אמר רב כולן פסולין בכהונה חוין מראשון ושמואל אמ' אפילו ראשון וכו' ואמרינן וזעירי אמ' כולם אין פוסל' בכהו' חוין מן האחרון ר' יוחנן אמ' אפילו אחרון וועירי נמי פליג ר' יוחנן בכולה דאמ' לא פסלי בכהונה לעינין אחרון רב ושמו' וועירי . . . 25 קיימין בחדא שיטתא: ולעינין אמצעי נמי רב ושמואל קימין בחדא שיטתא וכי אמרינן רב ור' יוחנן הלכה כר' יוחנן שמואל ור' יוחנן תלבה כר' יוחנן הני מילי היכא דליכא דקאים בשיט' דרב ובשיט' דשמואל אבל איכא דקאים בשיט' דחד

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gittin, Mishnah, VI, 6; Gemara, ibid., 66 a.
<sup>2</sup> Gittin, 9 b and 19 b.
<sup>3</sup> Read פינוא שיבינהא (בילא שיבינהא = 5 Gittin, 19 b.

<sup>\*</sup>Read 1837 [RD 2] Gemara, ibid.. 29 a. T Gittin, Mishnah, III, 5; Gemara, ibid.. 29 a. T Gittin, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 29 b. Read 27. Our texts read [12]; comp. introductry note.

(Verso.

מינהון לא אמר' הלבה בר' יוחנן ותנן במגרש ראש פיר' בול' מתנ' וֹאמֹ' מֹאֹן תנא אמ' חוקיה ר' שמעון בן אלעור היא דתנן ר' שמעון בן אלעור אומ' לעוֹ' אנוֹ גם עד שיטלו ממנה ויחזור ויתנו לה ויא' הו נטר ור' יוחנן אמ' אפֿילו תומא רבי דילכון אמר שאני הבא הואיל וקנאתו ליפסל בו ומאי ליפסל בו מבהונה ז ושמעינן מינה דאף על גב דפסול הוא כיון דאמל' אילא לפלני בין רבו ביו הבי ביו שמעון בן אלעזר עבדו לה תקנתא דיטלו ממנה ויה' וית' לה ויא' לה הרי את מוחרת לכל אדה: ומאי רבי ור' שמע' בו אלע' דתניא ' אמר לה כינסי שטר חוב זה וכו' עד שיטלו וכו' דהוה ליה ר' שמעון בן אלעזר לא שאני ליה בין שׁטֹר חוֹב זה לאילא לפל' וסבירא ליה דקנאתו ליפסל בו הילכך לית לה תקנתא עד שוטול סו ממנה דבמאראיתיה גביה להנאתו ליפסל בו ולא יכיל מימר ל.... דהא קניתיה מיהא לחד באבא ולרבי כי נמי גבי כינסי שטר חוב.... ליה דאה על גב דנטא הוא כילו" דקרייה שטר חוב כמאו דבטליה דאמי ואין לה שום קיניו בנויה לא להכשירה ולא לפסולה ולא צריד מישיקליה טינה וכיון אמ' לה הוא נטר סגיא: גבי אילא לפלוני כיון דקא מיפסלא לכהונה מודי דלא סאני 15 לה עד דשקיל ליה והדר יהיב ליה לה ואמ' לה הרי את מותרת לכל אדם ובין האכא ובין התם עבדו לה תקנתא לאיתכשורי בההוא גם: והיכא וראי דכתביה מיכתב לאילא לפלוני בגט כידתנן " ואם כתבו בתוכו אע"פ כ"ו טעמא דמילתא דאמ' רחמ' ספר כריתת וכיון דמעיקרה שוייה להאי ספר כריתות בההו אנפא כי מחיק ליה לא יכיל שווייה ספר באנפא אחרינא ואף על גב 20 דמחקו פס' ומאי טעמ' כיון דשוייה ספר ליפסל בו מן הכהונה לא יכול לשוויה ספר לאשתרווי ביה לעלמא וכל כי האי גונא או טעו ואנסבוה בהדא הו גט ובתר הכין הדר בעל וכתב גט אחרינא מעליא שפיר דאמי לא שנא מז קדם ניסואין ולא שנא בתר ניסואין דכיון דבר תקנה קא מהדרינן ואשכהן למֹימֹר על ראובן הוא דקפיד על שמעון לא קפיד ולא עברת על דעתיה או טעו ואנסבוה 25 ובתר כין כתב לה גט מעליא שפיר דאמי וכל שכין היכא דאמר לעדים כתבו גם ותנו לאיטתי ואמרו אינון לסופר וכתב וחתם ואזל ואינסיב בהאי נט דבעל נתקה מיניה לההיא אשתו לנמרי בלשון כריתות מעליא ועדים הוא דטעו ושוו שליח לכתיבת גט דכד הדרין אינון כתבין גט מעליא אחריא:

<sup>1</sup> Giffin, Mishnah, IX, 1; Gemara, ibid., 82 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 84 b.

<sup>3</sup> The words 22...5 not in any texts of this passage, but in Gillin, 78 a.

<sup>4</sup> Gittin, 78 a. 5 Read במה 6 Read במה 6 Read 5 .

י Gittin, Mishnah, IX, ז; Gemara, ibid., 82 a; our texts have not מון, but it is found in the Mishnah, ed. Lowe.

### XXVII.

Fragment T-S., two leaves, paper, 17 × 12 cm., square hand tending to cursive, very minute writing, thirty-five lines occupying only 13½ cm. The copyist who made the copy before us must have had a faulty model, as appears from several disjointed sentences, and from the fact that leaf 1, recto, contains but five lines at the top of a page, the rest of the page being left blank. The fifteen paragraphs into which I have divided the contents of the fragment are in part only regular Responsa; the rest are merely short decisions, הלכות בסוקות. Possibly, the explanation of the latter is also to be sought in the circumstance that our copyist's model was not accurately written throughout, and he therefore perpetuated only the final decision without attempting to reproduce the disconnected argument.

1. The first Responsum contains an explanation of Bezah, 2; and, as said above, is in a very incomplete form as follows:—

ואנן ניקום ניגזור גזירה לגזירה ביצה שנולרה בֹּי״םׁ מֹשׁוֹםׁ פירות שנישרו שהן גופן אין בהן איסור אלא מׁשׁוֹםׁ בּוֹזיֹּהׁ הן אסרום ניקום ניגזור גזירה לגזירה כול׳ גזירה ביצה שנולרה ביום מוב מֹשׁוֹםׁ משקין שזבו עגבים שזבו ביום מוב מהן יין הרואה

2. Of the second Responsum, the beginning is missing. It contains an explanation of *Sukkah*, 6, without offering anything of importance.

3. The question is who is to be held guilty of transgressing the prohibition against coupling and muzzling

animals—whether the one who works with them or the one who actually coupled and muzzled them. The decision is in accordance with the statement in *Baba Mezia*, 90, which holds that the prohibition is aimed against working with animals illegally muzzled and coupled, not against the preliminary preparations for work. It is worthy of mention that the Gaon reads Nathan, instead of Jonathan, as found in our present texts of the Tahmud, a circumstance important in fixing the dates of Rabbi Simai, to whom Nathan or Jonathan, as the case may be, addresses the question. Comp. Halevy, *Dorot ha-Rishonim*, II, 55.

- 4. The Mishnic פינין is explained by the Persian dashnay; comp. Lagarde, Gesammelte Abharallungen, 35, 91, and 'Aruk, s. v. פיניון.
- 6. The sixth Responsum opens with the formula אָקרשא, very unusual in Geonic literature. It calls attention to the difference between the view of Rabbi Nahman, as recorded in Hullin, 40 a, and in 'Abrdah Zarah, 54 a. The incongruity between the two Talmud passages did not escape other authorities. The Gaon's solution of the

<sup>1</sup> Written הי לביצים in our fragment.

 $<sup>^2</sup>$  It is hard to tell whether these two words are spelled with  $\pi$  or with  $\pi$  as their first letter in our fragment.

difficulty is lost to us. Comp. the Geonic collection אָנ"ק, 41 b, and Introduction, 14 a, and Tosafot Ḥullin, 40 b, catchword רב נחמו.

- 7. This Responsum deals with *Menahot*, 37 a, but further than this nothing can be said about it. Our scribe did not go beyond the first line, apparently discouraged by the state of his model.
- 8. Here we have a decision by a אר בלאו. A deposit was left with a man, the act having no witnesses and not being recorded in writing. The deposit was lost, the depositary maintaining it had happened through an unforeseen accident, in which case the law exempts him from responsibility. The Gaon decides that the man's word must be taken, seeing that he might have denied ever having received a deposit. Compare the Geonic collection, ed. Mantua, 66 and 321.
- 9. This Responsum, like the sixth, begins with אָדְישׁא, but this time we have, not alone the difficulty in the Talmudic passage about which the Gaon was consulted, but also the Gaon's solution. The passage in question is *Menaliot*, 53 a.
- וס. Here we have the Gaon's explanation of the mnemotechnic sign פנקעכם in Yebamot, 74 b.
- וו. The eleventh Responsum describes itself as an explanation by Rabbi autrophysical. This Rabbi is probably identical with the Gaon Rabbi Moses², whom Rabbi Sherira Gaon calls משרשה in his famous Letter. The Responsum is nothing more than a translation into Aramaic of the Talmudic passage Ketubot, 5a, end, on the formation and texture of the ear-flap. It is curious that the translated sentence should stand alone, without so much as a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There are three Babylonian פלא, whose opinions are quoted in the Geonic literature: (1) Rab Huna, in בה"ג, 8 b; (2) Rabbi Judah, ibid., ed. princeps, 21 d, and ed. Hildesheimer, 131 = הערוכ" ד, 310; (3) Rabbi Samuel, comp. Müller, Mafteah, 64, and Epstein, in, הערן, 111, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Rapoport's biography of Rabbi Nathan ben Yehiel, note 25, and Müller, Mafteah, 63 and 72.

reference to the Talmudic text. It would almost seem as though the copyist had been attracted by the translation evidently quoted in a discussion for a purpose, without being interested in the discussion itself, or it may be that his faulty model prevented him from preserving any more of the Responsum. However that may be, so much is certain, the Aramaic in which the Gaon rendered the Talmudic sentence is perfect—another evidence that the author of the Responsum is Rabbi Moses, who elsewhere shows himself a master of Aramaic. Comp., for instance, p. 212, above, and introductory note, p. 211.

12. This Responsum bears the superscription לכצין אל, "to some Geonim," which must refer to the rest of the Responsa in our fragment, and probably to a number of others which have not been preserved, at least not as a part of our fragment. In contents this twelfth Responsum is identical with that ascribed to Rab Amram in במ"ר בעו"ר בעו"ר העודמ אוני בעודמ בעודמים בעודמ בעודמים בעודמ בעודמ בעודמ בעודמ בעודמ בעודמ בעודמ בעוד

13-14. These Responsa are probably by the same author as the preceding one, and they supplement the explanation given there.

15. The last of the Responsa in this fragment, which is incomplete, though it is likely that only a few words are missing at the end, contains an explanation of the expression איש occurring in Sukkuh, 6 b. It is probably the source of the 'Aruk, s.v. Comp. "", I, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read in the passage in מיירי, מ'רדי, instead of ימירי, and comp. Perles, Beitrüge, 57-69; Graetz, Jubelschrift, 18; and Harkavy, מ' הגלוי, 70.

### (Leaf I, verso.)

לו לחי כשרה ' אותו יום שלשבת ואין כשירה בשאר ימי סוכה אמ' ליה ראבא אין הם הכין ' והאיי דלא קא תאני הכי דלא צריכינן דקל וחומר הוא השתא שבת דחמירא מסוכה אמרינן מיגו ואעג דאסיר למלמולי בשאר ימי שבתות דוולמא בד מוסרמי בסוכה מכלמי ליר

לטלטולי בשאר ימי שבתות דעלמא כד מיתרמי בסובה מקלינן ליה 5 לחומרא והויא כסובה דקילא מן שבת לא כל שכן דאמרינן מינו דמקלינו בסובה ומשונו ליה להבשורה ההרייר מחוצות שבת המשרא:

למקלינן בסוכה ומשונן ליה להכשירה כהכשר מחיצות שבת דחמיראי החסם בפקה והמוזג בכאים לענין דישה לענין חרישה ומשיכה בכלאית

המזוג בכלאים לענין דישה לענין חרישה ומשיכה בכלאים לאמרינן דהיכא דחסמה חד ונהג בה חד אינמי דדש בה חד לא מיחייב ההוא דחסם אלא ההוא דהנהיג ודש דמיחייב דבשעת

- 10 מעשה הוא דמיחייב דקאמרינן 3 בעא מיניה ר' נתן מר' סימואי חסמא מבחוץ מהו לא תחסם שור בדישו בענן והאיכא או דילמא בשעת דישה בענן והא ליכא ופשט ליה מיין ושכר דקאמרינן בסופה אילא בשעת ביאה לא תיהוי שכרות הכא נמי בשעת דישה לא תיהוי חסימא אילא בשעת מעשה דמיחייב ומווג בכלאים נמי עד שעה שמנהג
  - בהן דמיחייב׳ והלתכן¹ המנהג סופג את הארבעים והישב בקרון סופג את הארבעים הם º לעינין כלאים קאמרינן דהיכא דיזויג כלאים למימשך בקרון ההוא דמזויג לא מיחייב אילא ההוא דיותיב בקרון דקא משכין ביה כלאים דמיחייב וההוא דקא מנהיג בהון להלך בהמות דקא משכין בקרון מיחייב וועיקר
- 20 משנה זו שנוייה במסכת כלאים', מאי פיגיון אמ' ר' שמעון בן לקיש דשנג דתרין פומיה' אמ ראש מתיבתא טלימון הינן תלמאי הי לביצים והלעונים הלבלאכא והילבנא' שבצביין הילפי חשיפה גמי ואורבאני? קושיא אמ' רב חונא " היתה בהמת חבירו רבוצה לפני עו' כיון ששחט בה סימן אחר אסרְה' מיִתיב רב נחמן השוחט לפני עו' כיון ששחט בה סימן אחר אסרְה' מיִתיב רב נחמן השוחט
- 25 חטאת בשבת בחוץ לעבדה זרה חייב עליה שלוש חטאות אלמא לא סביר ליה התם"י אמ' להו רב נחמן פוקו אמרו ליה לעולא כבר תרגמה רב הוגא לשמעתיך' וששאל' איני" והא אמ' ראמי בר חמא לפי שנ' אך פדה תפדה וג' יכול אפילו נטרף בתוך בתוך " שלשים תל' לומ' אך חלק התם דבגולגולת תלא רחמ' אמ' ראש כלא דמאן תל' לומ' אך חלק התם דבגולגולת תלא רחמ' אמ' ראש כלא דמאן
  - 30 דמפקדין גביה בלא שטרא מיגו דאיבעי אמ' ליה לא היו דברים מעולם אי נמי החזרתיו לך יכול לומ' נאנסוי קושיא פתות אותה פתים מנחה לרבות כל המנחות לפתיתה <sup>12</sup> יכול שאני מרבה אף שתי הלחם ולחם הפנים הל' אתה והא אפיקתיה אותה לפתיתין ולא פתיתין לפתיתין' אם כן נימ' קרא ופתיתיה מאי אותה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sukkah, ק a, end. <sup>2</sup> = הכי נכי ; comp. note 5.

<sup>3</sup> Baba Meja, 90 b; the printed text of the Talmud has form, but MS. M. and others read in; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>\*</sup> Kilaim, VIII, 3. \* = ¬β; comp. Harkavy, 353. \* 6 Baba Mezia, 84 a. 7 Comp. introductory note. \* Hullin, 40 a. \* 'Abdah Zarah, 54 a. 10 Menahot, 37 a; our texts and MSS. read "ππ; comp. also Baba Kama, 11 b. \* 11 The second ¬π is to be cancelled. \* 12 Menahot, 75 a.

(Leaf 2, recto.)

שמע מינה תרתי' בעא מיניה ר פרידא מר' אמון ' מנין לכל המנחות שנילושות בפושרין ומשמרין אותן שלא יחמיצוי למדנו מפסח דכתי ושמרתם אתה מצות ופסח נילוש בפושריו והא דרש רבא במשה לא תלוש לא בחמה ולא בחמיו ולא בחמי חמה "י הוח גבי מנחות פישעות הן גבי מנחות בי מנחות הן גבי מנחות ה כהנים זריזין הן . פיר' שכן פֹנֹקְעָבֹם בּפינול נותר קודש מעילה ברות אסור לאונן חבו הומיש ואין לה פידיון ואסור לזרים: פירושי משמא דרב משרשיה מאי טעמא כולה אודנא גרמא ותהתאי דילה אליתא דכד שמע גברא מילתא דצערא " נישיק לה 10 להך איליתא וליעילה באודניה כיהיכין דלא לישמע ונפיל תינרא לבעין אל גאונים אמ' רב נחמן אמ' שמואל שבת בבקעה ובאו גוים והקיפוה מחיצה <sup>8</sup>' אתה מוצא בבקעה זו הייה שלשת אלפים אטה על שלשת אלפים אטה ושבת באמצשיתה והקיפוה גוים לבקעה זו מחיצה והייה ממקום שביתתו באלפים למחיצה שני אלפים וחמים מאות אמה לכל רוח מהלך באלפים עד אלפים סוף תחומו ואותן חמש מאות אמה שנשתיירו מסוף תחומו ועד מחיצה שהקיפוה גוים מטלטל בהן על ידי זריקה דסבירא ליה לשמואל דכיון דהקיפו גוים מחיצה הויא לה כרשות היחיד ולא כשאר רשות היחיד ואמרינן איהכי 20 או כרישות היחיד דפוא לישלשל לבתהילה בכולה כיאי ששמא על ידי זריקא הוא דמטלטל משום דכיון דבאו גוים והקיפוה מהיצה בשבת עצמה ולא מבעוד יום הוה ליה כל שנאסרה מקצת שבת נאכרה כל השבת כולה" ולאו לגמרי אלא בזריקה שארי שמואל ורב הונא אמ' מהליך באלפים כטעמיה בארבע דסבירא ליה לרב בארבע דסבירא ליה לרב 25 הונא דכברמלית דמיא ולא שרי ליה לטלטולי אלא בד' אמות שלו בלבדי ומקשינו לרב הונא הי דמלמולי לא מטלטל כדרכיה ניטלטיל בכולה על ידי זריקה אמ' לד רב הונא אין הכי נמי דשרי ליה לטלטולי על ידי זריקה 30 אלא גורינן שמא ימשוך אחדש 10 חפצו באותן חמש מאות אמה דמוסיף 11 תחומו ועד מחיצת גוים והדרינו מקשינו התינה אות; המש מאות אמה דלאחר תחומו אסר 12 רב הונא לא ליורוק דנור ישמא ימשך אחר חפצו באלפים אמה מיהא תחומו הוא מטלטל כי אורחיה באלפים נמי אסיר ליה 35 לטלטולי דאכירין ליה הנך המש מאות אמה דמיכוף תחומו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Menahot, 53 a; read אמו instead of אמון. 2 Pesahim, 42 a. 3 Our texts read differently, but the MSS agree with the reading of

this fragment; comp. Rabbinovicz, ad loc. 4 Hullin, 123 b; the quotation from the Talmud consists only of the

ינושים סר ניטיב 6 מישות. 5 Yebamot, 74 b. words כהנים זריוין הן. 8 'Erubin, 42 a. <sup>9</sup> Ibid., 70 b. 7 Comp. introductory note. <sup>11</sup> Read דמים ף. אחר שחפצו Read אחר שחפצו.

### (Leaf 2, verso.)

ועד מחיצה והוו להון שני אלפים אמה דתחומין דיליה כחצר שנפרצה במלואה לאחר <sup>1</sup> האסור לה וחייה בר רב אמ' וכול' ומסקאנא כרב הונא דקאמרינן אומ' וכן אמ' חייה בר רב יוששאלתם היכי דאמי מחיצה שנפרצה במלואה

5 למקום האסור לה מישום דאקשיתן לרב הונא דאמ' לך מהלך באלפים ומטלטל בארבע ואמרת האי דלא מטלטל על פני כל הבקעה גזירה שמא ימשך אחר חפצו או מותר לטלטל בכולה ומשום גזירה שמא ימשך אחר חפצו הוא באלפים מיהא מטלטל כי אורחיה ומאי כי אורחיה כשאר רשות היחיד

10 אמ' לך רב הוגא לא דמיא לרשות היחיד גמורה דמיא למחצה שנפרצה במלואה וכמה במלואה ביתר מעשר אמות דקתאני בל פירצה שהיא כעשר אמות מותרת מפני שהיא כפתח יתיר מיכן אסור והכא במחיצה שנפרצה במלואה ביתר מעשר למקום האסור חמש מאות אמה ואסור

15 לטלטל בתחומו על ידי זריקה : , וששאלתם היכי דאמי תקרת הבית חובטת 3 כיון דכלת מדתו בשפת תקרה מבפנים דשפת תיקרה א'ע'פ' שאותה אכסדרה הווה כמה אמות כיון דסוף מידתו מבפנים דשפת תקרה חזרה לשפת תקרה כמאן דנחתא וסתמא עד ארעא והויא

20 לה כבית דמותר לו לטלטל בו כידקאמרינן פי תקרה יורד וסותם וגוד אחית מחיצאתא הכא נמי שפת תיקרה חובטת עד הארץ ומותר לטלטל באותו בית וגוד אחית מחיצאתא הכא נמי שפת תיקרה חובטת עד הארץ ומותר לטלטל באותו בית וגוד אסיק מחיצאתא כיון דנעץ ארבעה קונדיסין 6

25 בארבע פינות הנג על שפת הגג כשמניעות עד סכך כגון שקודנסין אילו הווה גבהן חמש אמות ונעוצין על שפת הגג שהווה גובהו חמש אמות אומרין ראה סוכה זו כמו שגבוהה שש אמות וכל מחיצה שלה בנוי ממנה ביוי חמש אמות חיצוח° אותן חמש אמות שלקורנסין? רואין אותן כמו שחתימין והוא

30 גוד אפיק מחיצאתאי וששאלתםי היכי דאמי כנגד היוצא וכנגד ראש תור לבי פירושי סוכה זו עשה שתי דפנות דופן מערבית ודופן דרומית נשתירא דופן מזרחית ודופן צפונית פיתחה שלסוכה וקאמריגן לבי תנו רבנן שתים כהלכתן שלישית אפילו טפח ואמריגן עלה אותן טפח היכן מעמירו שלישית אפילו טפח ואמריגן עלה אותן טפח היכן מעמירו בדופן מזרחית סמך לדופן דרומות כידהאוי לה לסוכה שתי זויות זה הוא כנגד היוצא היוצא דקא קארי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read Dipp. <sup>2</sup> 'Erubin, Mishnah, I, 8; Gemara, ibid., 15 b. <sup>3</sup> Erubin, 42 b. <sup>4</sup> Sukkah, 18 b, top. <sup>5</sup> Ibid., 4 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Text corrupt. <sup>7</sup> Read שלקנדסן w. <sup>8</sup> Sukkah, 6 b, below-7 a, top. <sup>9</sup> Ibid., 6 b.

#### XXVIII.

Fragment T-S., two leaves, vellum, 31 x 23 cm., good. regular square writing, between lines. It contains Geonic explanations of thirty-six separate passages in Baba Kama, occurring on seventeen folios, between fol. 51 a and fol. 82 a. Such a collection of Talmudic comments is a rare phenomenon in Geonic literature, from the point of view of the number of passages commented upon, passages, moreover, that follow each other closely in the same treatise. There are only two parallels, the collection at the end of p", by Rabbi Nahshon Gaon, on the treatises Sanhedrin and 'Abodah Zarah, and the one by Rabbi Hai Gaon, in Harkavy's Responsen der Geonim, pp. 144-5. That our fragment contains actual replies to actual questions put to Geonim, and is not merely an extract from a Talmudic commentary, is proven by such phrases as רשישאלתם (leaf 1, verso, line 29, and leaf 2, verso, line 27), and כך אנו שינין (leaf 2, verso, lines 17 and 19), and similar phrases. Though the comments are very concise, they contain excellent material for the text criticism and execesis of the Talmud.

The following are the chief points of interest in the fragment:—

II. From the Gaon's explanation of the passage on Baba Kama. 51 b, it is obvious that his text of the discussion on ברירה differed from ours. According to the present reading, Rabbi Eliezer accepts הדכנים, and his colleagues, the היבניים, reject it; while according to the Gaon, the reverse is the case. But what is of still greater importance is the Gaon's contention, that ברירה in this passage has nothing to do with the legal maxim which bears this name in Talmudic literature. Furthermore, it is safe to assume that the Gaon's text lacked Rabina's statement; otherwise his opinion would be wholly untenable. The Gaon's reading

and his explanation of it would do away with the difficulty experienced by a number of commentators and codifiers in reconciling the contradictory statements regarding the principle of ברירה in the Talmud. Comp. Rabbenu Nissim Gerondi, on Nedarim, 45 b, and the authorities cited by him. The only authority whose explanation of the passage approaches the Gaon's is Rabbi Aaron ha-Levi, quoted in Rabbi Bezaleel Ashkenazi's שיכוה מקובציה, on Baba Kama, 51 b. There can be no doubt that Rabbi Aaron had the same text as the Gaon; our present text would make the explanation impossible.

VII. The words ובקש להרביען are doubtless a lapsus calami. The Talmudic discussion in 95 a refers to כלאים, and not to הרבעה. Comp. Rabbi Samson of Sens on Kilaim, I, 6.

IX. The Gaon justly compares the Aramaic אין with the Arabic בבף, and explains it as meaning a certain kind of palm-tree, while the author of the 'Aruk, s. v. אוועב. misled by similarity of sound, explains it as meaning canesugar, which, of course, is incorrect 1, notwithstanding the endorsement of Maimonides. But attention should be called to the fact that, in our passage of Baba Kama, even the 'Aruk defines ווא למשב like the Gaon.

XI. On 58 b, the Gaon reads אוד, not אוד, as our printed text has it, while the manuscripts and many of the old authorities agree with the Gaon's reading. Comp. Rabbinovicz, Dikduke Soferim, loc. cit., and on Erubin, 106, 1. Löw (Aramäische Pflanzennamen, p. 155) was therefore not wholly justified in rejecting the reading אחון, which has the weight of authority in its favour. The Gaon's explanation of און, as young plants of wheat or barley before they have developed stalks, is found literally in Rabbi Bezaleel Ashkenazi's אינה מקובער, on Ketubot, 60, where it is explicitly quoted from a Geonic collection.

XIV. The Gaon's reading אספורק in place of the photo of our text is probably correct. It may possibly stand for

<sup>1</sup> Comp. Löw, Aramäische Pflanzennamen, 110.

Ispeara in Armenia. Comp. Neubauer, La géographie du

Talmud, p. 387.

XVIII. The explanation of עצבא as מביה עולה שהורה is very strange. A water-pitcher, שביה, is entirely out of place in this Talmudic passage. There can be no doubt that it should read נובים, tapestry. Furthermore, the Gaon's description of the colour as black is probably due to the etymology of the word עצבא, depressed, gloomy, dark-coloured. Comp., however, Bekorot, 45 b, and 'Aruk, s. v.,

XIX. The explanation here given for purp is found literally in the 'Aruk, s. v., the author of which may have had access to our source.

XXI. The definition of אורכתא is found in Rashi, who explicitly admits having taken it from Geonic Responsa. It is worthy of note that the Gaon reads אורכתא, with our printed text, and not אדרכתא, as most of the old authorities have it. Comp. Rabbinovicz, ad loc.

XXV. The Gaon's reading רציחת is found in a single MS. of the Talmud, while all other MSS. read with the

printed text דציית. Comp. Rabbinovicz, ad loc.

XXIX. The Gaon's explanation of כלבים כפרים is highly interesting as the probable source, direct or indirect, of Maimonides in his commentary on Kilaïm, I, 6, the Arabic text of which reads: מבר שלכלב אלציני יייינוסוב אלי. This would lead to the supposition that the proper reading of כפרי בורי בו It is not likely that the Gaon would characterize the dog as Ethiopian and Chinese in almost the same breath. Concerning the "Chinese dog," compare Dozy, Suppléments, s. v., and Friedlaender, Der Sprachgebrauch des Maimonides, s. v.; and also שישוה מקובצה ad loc., where an explanation of בלב כוברי is quoted from a Geonic source nearly identical with that given by Maimonides, except that בוברי is taken as the name of a place. Rashi has various explanations in different pas-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edited by S. Bamberger, Berlin, 1889.

sages. Comp. ad loc., and on Yebamot, 59 b; comp. also 'Aruk, s.v., '55.

XXXI. The explanation by the Gaon of הורשין as meaning "ploughed fields," is very strange. The passage permits of no explanation except "woodland."

XXXII. The fragment is probably corrupt in this passage. Instead of יודר, the reading should be יודר, or, as ה and ה are almost indistinguishable from each other in old MSS. it may possibly be הודר, the more so, as the Gaon goes on to explain הובו as the branch, and הודר as the trunk, of a tree. The Gaon's explanation of הובו is quoted in Rashi from Geonic sources.

XXXIV. The text here is not altogether clear. It seems that the question put to the Gaon must have been, Why does the Talmud repeat the word יייי with the last of the ten institutions of Ezra? The Gaon's answer cannot be made out very well. Perhaps the question was based upon misreading as קרואים as קרואים, the false reading suggesting that the tenth of Ezra's ordinances provided that one "called up" to the Torah had to take a ritual bath.

XXXV. Here we have the Gaon's decision that the tenth of the institutions of Ezra, the one on the necessity of a ritual bath in a case of impurity, remained in force in the Gaon's time. Comp. above, pp. 40 and 206.

(Leaf I, recto.)

ב אין 1 חבט לפחות מעשרה ובאריתא דדלאיי הני טעמה דאמ' יש חבט מ . . . ז דההיא עשרה טפחים מכריסו שלשור ועד אריתא הווה ארבעה טפחים או חמשה וו ואריתא עצמה אינה פחותה מששה טפחים הרי עשרה טפחים ר' אלעזר או' יש ברירה כאיוצד הוא שנינו 3 המדלה מים ואמר לחבירו הנח לי ואני אדלה 5 חיב משיניהו משתמש ר' אליעור בן יעקב או' משימסר לו דלי במאי פליגו תנא קמא סבר יש ברירה ל כיון שמניחו והולך ומשתמש זה ברור הוא הדבר וידוע שמסר לו ונתחיב בו השני ר' אליעזר בן יעקב סבר אין ברירה בכך עד בוג שימסור לו דלי מיד ליד י מהוא משכוכית יעז או חייש שהוא מהלך בראים הצאן והוא נמשכת אחריו 'כך דרש אדם מן הגליל לפני רב חיסדא כשהרועה כררנין רשיא ים יחרה אפו על צאנו עושה לה תייש מושך סמרי" שמוליכה בדרך לא טוב י וע הואיל וכופן להשתבר וכי כופן להשתבר מאי האוי כך אמר ז טית ראשון עביד נכודא שנכתב בתורה לטובה נכתב ופתח בו הכתוב תחלה לטובה וירא אים את האור כי טוב ומפני שסוף הדברות והלוחות להשתבר לא נכתב בה; טית ע שהוא טוב פסיוני פין ז סליו הן ראפרינו ארבטה פיני שליו האוי שיכלי בז וקובלי פסיוני ושליו ואמרינן " נמי יש מאביל את אביו פסיוני וטורדו מן עולם ויש מטחינו ברחים ומביאו לעולם הבא זה ביציו מבחויו" שהן נכרות כביצי הבהמה וזה בציו מפנים ואין נכרות כביצי עופות: הא טענא חרא חדא ביצה בשיחלא והא טענא תרתי תרתי בצים בישיחלא ייי דקאמ' רב אחא בר אדה משמא דעולא אתיא למינהן למינהו VII 20 מיבשה אמ' ר' ירמיה אמ' רב' שמעון בן לקיש המרביע שני מינין שבים לוקה בים כתיב אשר שרצו המים למיניהם בישה כתיב ויעש אים את חית הארץ למינה מה הרבעה דמינין דיבשה אסור אף הרבעה דמינין עוון דים אסור' באעי רחבא אנהיג 10 בעיוא ושבוטא ובקים להרביען מי מיחיב אולא מי אמרינן כיון דשיבוטא לא מצי סליק לגורא ועיזא לא מציא 25 נהתא למיא חד מינא הוא ולא מיחיב משום כלאים או דילמא מיחיב משום המנהיג ופשטנן דלא דמי לחטה ולשעורה דאילו התם כי מרבר 11 בארץ מיחיב בחוצה לארין פטור ואילו עיזא ושיבוטא על הרבעה והנהגה xx מיחיב על תרויהון ההוא גברא דקין קשבא מחבריה בי דקל הוא ממין

תמרים וישמעאלים קוראין אותו קסבי אמר לו ראש גולה אני מכירן 30 שלוט הן בקן אחת דבוקות זו לזו ואין ביניהם רווח׳ המבכר כרמו שלחברו א שכורת אתו ועדאין סמדר הוא' חזין 13 מהוא זרע שלחיטים או שלשעורים x אמ' רבינא אמ' ועדאן לא הוקש לעשות שבולים הוא נקרא הווין 13 אמ' רבינא xI

<sup>2</sup> Read mags. 1 Baba Kama, 51 a. 4 Comp. introductory note. <sup>7</sup> Baba Kama, 55 a.

<sup>3</sup> Baba Kama, 51 b. 5 Baba Kama, 52 a. 6 Read סומא = סמא. 8 Yoma, 75 b, our texts read יבלי with י.

Kiddushin, 31 a, end. 10 Read מנהיג or המנהיג. 12 Baba Kama, 58 b. 13 Our texts read rin; comp., however, the introductory note.

(Leaf I, verso.)

מני בריו תני בך אנו שונין כרוך ותני כפול ושנה ' צבתא דחרש קא גרים 2 תנן XII השולח את הבערה ביד חרש ושוטה וקטן פטור מדיני אדם אמ' רב' שמעון בן לקיש משמא דחזקיה לא שנו אלא שמסר לו נחלת וליבה והדליק ממנה אבל מסר לו שלהבת כיון שהיא בוערת משלח חיב מאי טע' דהא בר חזקיה 3 ור' יוחנן אמ' אפילו מסר לו שלהבת נמי אף על פי שהוא בוערת משלח פטור 5 מאי טע' צבתא דחרש דקא גרים ליה דהוא קא אזיל מבער לה וממטי לה: נכפפת <sup>4</sup> מהוא הבערה שאין דולקת למעלה אלא נכפפת והולכת ומבערת יוסף עירו אספורן מב אמ' רב יוסף תאני גוריון שם חכם הוא ושם עירו אספורן xiv משכבו ולא הגזול היכי מסקנא דשמעתא אמ' רב אילא גנב טלה ונעשה xv ינוי בירו וקנאו וקאמרינן אמ' ראבה שינוי בירו וקנאו וקאמרינן אמ' ראבה שינוי קונה כתיבא ותנינה יאוש גזילה אמרו רבנן דקאני ולא ידענא דאוריתא או דרבנן דאוריתא הוא דהוה על אבדה כיון דאייאים ליה כשרה מארה מינה קמא לה ברשותיה דהאי הכא נמי גבי גזילה כיון דאייאש ליה מארה מינה קמא לה ברשותיה דהאיי או דילמא לא דאמי נוילה לאבדה 15 אבדה בהתירא אתאי לידיה גזילה באסורא אתאי לידיה ורבנו הוא דאוקמוה ברשותיה לעינין טמאה והולכך דרבנן היא רב יוסף אמ' מדאוריתא יאוש כדי לא קאני ואפילו מדרבנן נמי לא קאני ואותביה רב יוסף לראבה גזל חמין ועבר עליו הפסח ושניליה ראבה היכא דוה מתיאש ווה רוצה לקנות הכא גבי חמין בפסח זה מתיאש ווה 20 אין רוצה לקנות דלא ניחא ליה דליקום באיסורא דפסח׳ אותיביה אביי לראבה קרבנו ולא הגזול אימת או נימא לפני יאוש פשיטא דלא מצי מקדיש ואיש כי יקדיש את ביתו קדש אמ' רחמנא מה ביתו ברשותו אף כל ברשותו אילא לאו אחר יאוש ושמע מינה יאוש כדי מראוריתא לא קאני אמ' רבא ותיסברה מתניתא מתרצתא היא דקתאני סופה משכבו 25 ולא הגזול היכי דאמי אולימא דגול עמרא ועבדיה משכב כיון דהוה ליה שינוי מעשה מי איכא מאן דאמ' דלא קאני אילא מאי אית לך למימר דגול משכב ממש הכא נמי דגול קרבן דחבריה דמקדש לחבריה זי שלעבדן אין מחשבה מטמאתן זה המעבד את עורות בהמה בסמנין xvI לעשות מיהן כל צורכן · וששאלתם מהי טמיאה 3 זאת גללים וכל גולמי סף בלים שעד אז° לא נגמרה מלאכתן אם מחשבין עליהן בעלים לעשותן 30 כלים מקבלין טומאה דמחשבה דטומאה כמעשה שויוה רבנן דתנן 10 כל הכלים יורדין ידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא

<sup>1</sup> Baba Kama, 59 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 59 b. Ibid., 66 a. 4 Baba Kama, 60 a. 9 Read שעראן = שעראן. 8 Read מומאה.

<sup>3</sup> Read דהוא עבר היויקא. <sup>7</sup> Read דאקרש ליה חבריה. 10 Kelim, XXV, 9.

(Leaf 2, recto.) מחשבה מחשבה שנו כן בל מקום שיש חסרון מלאכה מחשבה xvII מטמאתו מקום שאין חיסרון מלאכה אין מחשבה מטמאתן אילא " אילא נועוא טאבא מפיח טגולה שחורה ומקצע ממנה רצועות דקות י שנשתרש בחטא 3 כיון שעבר שלוש עבירות גנב וטבח ומכר עשה שורש xix בחטא והיתה בו השרשת חטאי כרם רביעי מצינין אותו בקוזוית 6 אדמה באדמה אדומה כדי שיהא ניכר וידעי הכל שכרם רבעי הוא אית ליה ברירה דבר ברור הוא או דבר מחול הוא רבר ברוך הוא הכרה והבחנה בין זה לזה דתנן הלוקח יין מבין הכותים או' שני לונו שאני עתיד להפריש הרי הן תרומה עשרה מעשר תשעה 10 מטשר שני מוחל ושתה ר' מאיר סבר יש לו ברירה בין תרומה ומעשר שבו לחולין שבו והולכך מוחל ושותה ור' יהודה ור' יוסי ור' שמעון סברי וצג אין לו ברירה והולכך אין מוחל ושותה. האמרינן באורכתא למאי נפקא מינה למתפס פלנא שליח או בעל מטון רב אשי אמ' כיון דבתב ליה מן דמתענית מן דינא עלאי שותפא שוייה לשליח בהדיה למאי נפקא מינה דאו תפים שליח פלגא דהאיי ממונא דמייתי לא מהנפקינן מיניה מאי דתפים ' גנב ומכר בשבת חייב והתניא פטור אמ' ראמי בר חמא באומר לו עקום תאינה ? מתאינתי ותקנה לי גניבתך כיון דקא מיחיב בנפשו לית עליה תשלומין דכל הנידון בנפיטו פטור מן התישלומין וכל המיתחייב בנפשו אין משלם ממון י ולעינין מכירה נמי דאמ' ליה לא 20 תיקנה לי עד שתנוח כיון דקא מקני ליה בה בטכירה האוי אילא אף על גב דבהאכי דקא מקני ליה ממכרו ממכר וקאני ז וראבא מדמי ליה לאחנו אתנו אסרה תורה ואפילו בא על אמו כיון דבתורת ביאה יהב לה אתנן קרינא ביה הכא נמי כיון דאמ' ליה לא ניחא לי דתוקני אלא וווצא בהכי האני תיניה " זביני - גנב וטבח ביום הכיפורים הלכה כחכטין בב דתנו גנב ומכר ביום הכפורים משלם תשלומי ארבעה וחמשה ומקשינן והא ואין לוקה ומת אין לוקה ומשלם אמ' אביי הא מני ר' מאיר היא דאמ' לוקה ומשלם ולית הילכתא כואתיה דהלכה רווחת היא אין לוקה ומת אואין לוקה ומשלם · וקימא לן הלכה תוך דיבור כדיבור דאמי בר מא מן עבודה זרה <sup>9</sup> ומקשונן · מאי חזית דציתת להני צות להני אמ' 30 אביי בבא הרוג ברגליו ⁰ו כגון שהיו שתי כתי עדים אחת אומרת שהרג ראובן את שמעון ובאה אחרת והכחישה אותה ולכוף בא שמעון כשהוא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 66 b.

מצעו ליה בא הרונ ברנליו . דאיעבר מקלוט דר' שמעון 11 כך שנינו xxvi 2 Add 1"51.

<sup>3</sup> Baba Kama, 68 a. 6 Baba Kama, 70 b.

<sup>5</sup> Baba Kama, 70 a. 4 Ibid., 69 a. 7 Text corrupt, and to be emended according to Baba Kama, 70 b.

<sup>8</sup> Read min.

Baba Kama, 73 a; Nedarim, 87 a. 10 Baba Kama, 74 b.

<sup>11</sup> Ibid., 78 b, top.

(Leaf 2, verso.)

לעולם אין מתעברת לא חיה מבהמה ולא בהמה מחיה לא טהורה מטמאה ולא טמאה מטהורה חוץ מר' אלעזר ומחלקתו שהיו אומ' חיה מתעברת מבהמה ואמ' ר' ירמיה דאיעבר ויליד מקלוט בן פרה ואליבא דר' שמעון דאמ' XXVII עד שיהיה ראשו ורובו דומה לאמו 1 . גנב ופרע בהקיפו 2 מהוא כל הלוקח ב פרות מחנוני על מנת שיפרע לו נקרית הקפה דתנן " החנות פתוחה והחנוני מקיף יולא ניחזינהן אינאשי ונירקו 4 שלא יראן אותו אנשים ויברחו מיהן · xxvIII XXIX כלבים כפרים 6 כלב כושי הוא וישמעאלים קוראין אותו כלב ציני והללו סימנין של חלדה שרצא וחרצא ושוקיה דקין והוא 6 מין עכברים · מתריעין על חכך בשבת 7 מין שחין הוא דקא רמיינן עלה ושאר כל 10 מיני פרעניות המתרגשות ובאות על הציבור כגון חגיב חכיך ומפרקינן לא קשיא הא בשחין לח הא ביבש ראמ' ר' יהושע בו לוי שחין שהביא הקב"ה על המצרים לח מבחוץ ויבש מבפנים שנ' ויהי שחיו אבעבועת · שיהיו xxxI מרעין בחורשין 8 מרעין בהמתן בחרישת שדות ואמ' רבא הני מילי בהמה דקה בחרישה גסה שאין מפסדת את הנר אבל בהמה דקה בחרישה דקה מפסדת לא התנה וכל שבין בהמה גסה בחרישה דקה שהיא מפסדת ומרכסת° את העפר ונעשה כארץ דישה׳ משארי לאדם כך פירוש מהו מן ראובן <sup>10</sup> שלאילן כך אנו שונין מן חובו של אילן xxxII ולא מו זורו מו ענף שלצידי אילן ולא מן הודו שהוא תורף נידולו מלא חבל הריב לא כך אנו שונין אלא כֹך שנינו מה " שלטבריה בחלק שלנפתלי 20 היתה ולא עוד אלא שנטל מלא חבל חרם לדרומה שנ' ים ודרום ירשה מצא מת מוטל באסרטיא דרך הרבים היא דאמרינן 12 המוצא מציאה XXXIII באסרטים ובפלטיא גדולה ובכל מקום שהרבים מצויין שם הרי אילו שלוי מיקן טבילה לבעלי קרואים 13 לא כמה ששאלתם הו כד שנינו עשר xxxiv תקנות תיקן עזרה שיהוי 14 קוראין בתורה בשיני ובחמישי וכולה שמעתא 25 ותיקן טבילה לבעלי קרואים 13 ועלת השמועה וחזרו רבנו לפלפל בה ואחזו מן ראש שמועה ואמרו שיהיו קוראין בתורה שני ובחמישי וכי תקנתותא 15 מצוה היא <sup>16</sup> ופיסושו אחת אחת ודקדוקיה <sup>17</sup> וששאלתם טומאה xxxv חמורה היא אולא טומאה חמורה היא בארץ ישר' לאוכל טהרות שנ' ואיש כי תצא ממנו שכבת זרע זו מצוה על קרי ובחוצה לארץ צריך מן בינין היוצא מן xxxvI טבילה כתקנת עזרה · זיזין וגזוטראות מהו זיזין בינין היוצא מן 31 הכתלים דתנן 18 זיז שעל פי החלון נותנין עליו ונוטלין ממנו בשבת וכאי .. נם

<sup>16 =</sup> מראוריתא 17 Comp. introductory note. 18 'Erubin, Mishnah, IX, 4; Gemara, ibid., 98 b.

## XXIX.

Fragment T-S., paper,  $22 \times 15$  cm., writing square with tendency to cursive. It contains three incomplete Responsa, the last of them numbered twenty-two (22).

- 1. The first Responsum, the beginning of which is missing, is a part of a long Responsum by Hai Gaon found in Harkavy, 164-7. It deals with the law of בטול מודעה. It is noteworthy that in our fragment, as in the manuscript used by Harkavy, a blank space occurs after the word in the first line of leaf 1, recto, yet that the two are not copies one of the other appears from their differing orthographies. This Responsum is also quoted by Albargeloni, in his השטרות ביל השטרות 18.
- 2. The second Responsum contains an explanation of a Talmudic passage, *Menahot*, 55 a-56 a. The text as quoted in the Responsum differs in some details from our printed texts.
- 3. A passage in Menahot (fol. 37) forms the basis of the point discussed in the third Responsum. The question relates to Lizit and Sha'atnez. Unfortunately, besides the query addressed to the Gaon, only a few lines of his reply are preserved. There can be no doubt, however, that this Responsum is identical with that quoted by Rabbi Abraham ben Isaac, of Lunel, in his Nauthon of which, as Müller has shown in his Mafteah, 215, was Hai Gaon.

# (Leaf 1, recto.)

זביני ולעניו ביטול דעל זביני ועל אביואריה אנפשיה דמיתעבדיו באונסא תחילה היו יודעים דלאו מטופסא דשטרא בימול מודטי לא בהני ולא במתנה וכבר פרישנא 5 לעילא דלית להון לשהדי למיכתב ביטול מודעי ותנאיי לא בשטר מכר ולא בשחר מתנה ולא בשמר אריואריה אילא רדאת׳ להו בבירור ובטילית כל מודטי ותנאיי וכי אמ' להו מוכר כתובו דבטילית כל מודטי 10 וכאתבין אילאו אנוס הוא לא שנא כתבו ולא שנא לא כתבו אי מסר מודעא לא מהני ליה ואי אנום אה על גב דאמ' להו בטילית כל מודעי ומודעי דמודעי ומודעי דנפקין מיגו מודעי עד סוף כל מודעי ביון בו דבההוא אונם דאינים לזבוני איתנים נמי למימר הכין ולא כתיב הכיו לא באמיל מודטא ולא מהני לאונם בטול מודעי דאיכתיב בש' בשטאריה שום מידעם ובהכין קא דינינו והכין עבדו מאן דקרימין לנא וסמכינו על 20 ההיא דאמרינו 1 אמ' רב כהנא אילאו דאודי ליה הוה ממטי ליה ולחמאריה לשהואו 200

<sup>1</sup> Baba Batra, 47 b.

 $<sup>^2</sup>$  Comp. Theodor's remark in his edition of the  $\it Midrash~Rabba,~141,$  note 1.

### (Leaf I, verso.)

ומינה אמרינן 1 אמ' רב נחמן אמ' לי חונא כולו שהיבאו ראיה ראייתן ראיה ומעמידין שדה בידן נוזלן שהביא ראיה אין ראייתו ראייה ואין מעמירין שדה בידו וראסיקתון ה אדעתיכון דקמאיי דתקינו למיכתב בהני מילי בשטר זביני דעתיהו דאי מבטיל נאנס מודטא באטיל לאו קושטא הוא אילא מילתא כדפרישנא לעילא דעיקר דילה בגט ומתנה ומאן דכאתיב הכין בזביני ואביזאריה 10 לשופרא דשטרא ולהנפושי מילי הוא דכאתיב ומשום דאיכא מאן דכד מאסר מודעא אמ' לשהדי דמודעא דאי אפילו מבטילנא ליה להדין מודעא לא ליבטול תקינו להנפושי מילי ולמימר ומודעי דנפקין מיגו מודעי היכא :: יוהיכא לסלוקי ספיקי: והיכא דאינים ומודעיה מתוך אונם אי אמ' אלפא כהני מילי ובאונס אמ' לא מהני מידעם ולא באטיל מודעא ודאקשיתון בסוף שאילתא לא משכחינו דבטול ההוא מודעא לעולם 20 הבין הוא כל זמן שהאונם קיים לא באטיל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 47 b.

# (Leaf 2, recto.)

יחמיצו ובסופה 1 וחייביו על לישתה ועל ערירחה ועל אפייתה ׳׳ גמארא ׳׳ אמ' רב פפא ² אפאה חמץ חייב שתים אחת על עריכתה ואחת על אפייתה ודמקשינן והא קתאני ומה אפייתה מיוחדת שהיא מעשה יחיד והא בריתא מפרשא ברישה דהא שמעתא° לא תאפה חמץ מה תלמוד והלא כבר נאמר לא תעשה חמץ לפי שנאמ' לא תעשה חמץ יכול לא יהא חייב אילא אחת על כולו תלמוד' לומ' סו לא תאפה אפייה בכלל היתה ולמה יצאת להקיש אליה מה אפייה מיוחדת שהיא מעשה יחיד וחייבין עליה בפני עצמה אף אני אביא לישתה ועריכתה וכל מעשה יחידי שבה לאיתויי קיטוף שחייבין עליה בפני עצמה הכין קא אמרינן למאי איצטריך רב פפא למימר חייב שתים ופרקינן ° הא דערך הוא ואפה הוא הא דערך חבריה ויהב ליה דלא תימא אם ערך הוא ואפה הוא אחת חיוב :: ושאילתין :: כֹבֹ 20 והא דאמרינן 4 ראבינא הוה שקיל ואזיל בתריה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah, Menahot, V, 2; Gemara, ibid., 55 a.

<sup>2</sup> Menahot, 56 a.

<sup>3</sup> Ibid., 55 b, top.

<sup>4</sup> Ibid., 37 b.

## (Leaf 2, verso.)

דמר בר רב אשי בשבתא דרינלא איפסיק קרנא דחומיה לא אמ' ליה ולא מידי כי מטא אושפיויה קא מעיין ביה אמ' ליה מהתם איפסיק ומאי טעמא לא אמרת דאישידייתו וכ"ול זה הציצית ם שנפסיק על ראבינא ונתחרט למה לא השליכו במה היה אי בסדין פישתן ודאי כדאיפסיק חד מיניהו בטלה מצוחו ונטשה שעטנו אילא אי ליתיה פשתו מאי טעמא אסיר מי אמרינן אי האוי חוט קשור ותלוי בבגדן סו שלאדם אסיר למיפק ביה מנא לו האיי ועוד הא דאמרינו <sup>2</sup> שעטנו עד שיהא שוע וטוי ונוז הילכתא הכי מאי טעמא נזרינו 3 בסדיו בציצית משום כסות לילה אפילו בלילה לובשו מאי טעמא אסיר יה לא שוע ולא טוי או דילמא הכי קאמ' או שוע או טוי יבאר לנו אדונינו עיקר אילו המילות שוע וט'ו'י' ונון מה עיקרם . . הכיו חזינא דמילתא ברירא בו ובתה 1 דמשות משא הוא דאסיר בשבת מב ולא משום שעטנז דעיקר מתניתין ארבע ציציות מטכבות '.'

<sup>1</sup> Menahot, 37 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kilaïm, IX, 8.

<sup>\*</sup> Menahot, 40 a-40 b.

<sup>4</sup> Text corrupt.

### XXX.

Fragment T-S., paper, two pages,  $27 \times 18$  cm., upright square hand, not early, rather small, possibly a part of the same manuscript to which Fragment XVII belongs. Both fragments have catchwords in the margin. The present one contains three Responsa, apparently nos. 67, 68, and 69 of a collection of Responsa.

1. The first Responsum, of which the beginning is missing, and the end is badly mutilated, deals with a case of conflicting testimony. The parties concerned are

mentioned by name, Elisha and Yazliah.

2. The second Responsum contains the Gaon's decision that a kinsman three times removed may act as a witness, a view held by Alfasi as well, while Rabbenu Tam decided against the fitness of such a witness. Comp. II, Tur, Hoshen Mishpat, 33, and Harkavy, 253. The author is probably Rabbi Nahshon Gaon, whose view, as quoted in probably Rabbi Nahshon Gaon, whose view, as quoted in our fragment. The same Rabbi Nahshon is the author of a lengthy Responsum on the qualification of witnesses in P"1. I.

3. Here we have a lengthy exposition of the rights of a husband and wife in their joint property, a case dealt with above, p. 155, top; comp. the introductory note on p. 148.

(Recto.)

חד שהדא ולבתר הכין משהדין אחרינא דקאמרינן אין עידותן מצטרפת עד שיראו שנים כאחד ור' יהושע בן קרחא אום' אפילו בזה אחר זה וקימ' לן היל' כר' יהושע בן קרחא ואי אמרין דבהדי הדאדי הוינן ומיפלגא שהדותון או נמי קרוב הוא דעבידין אינשי דטאעי ירושה בחזקת יורשים קימא ועל מקבל מתנה לברוֹהה דעבידין אינשי דטאעי ירושה בחזקת יורשים קימא ועל מקבל מתנה לקרמיתא דחד עד 1 ושיריה ב' לספיקא עליה ואית ליה כל דהוה קני ליה לאלישע עד זמן קדמיתא דחד עד

כי היכין דעבדינן בעד אחד אומ' מנה ואחד אומ' מאתים דמנה מיהא קאני יש בכלל מאתים מנה ואי מיפלגא שהדותהון טובא איתרעא לה שהדותא ופלני להון על הדאדי ובטליה לשהדותהון ואי חד אמ' זמן וחד מספקא ליה ולא מכרע שהנותהנו

ליה לחבריה הוה ליה האי בארי והאי שמה וסמכינן על בארי ולא מיתרעא

10 ואי מספקא להון מילתא לתרויהון לכווני זמן לימכון מרווחא דמילתא לפיט ל.... וכל ספקיהון ליהוי על מקבל מתנה חדא דהוה ליה יתמא ועוד דירושה בחזקה קימא ועל מקבל מתנה הוא לברורה לזמן מתנחו הולכך או מספיק להון בין שנא לתרתין ליהוי מן תרתין דהוה ליה שתא דספיקא ליורשיה וכן בין חמיט לשית ליהוי מן שית וכל עיסקא וזיבנא דאית ליה לאלישע ושהדון שותפאניה עליה דמן ליהוי מן שית וכל עיסקא וזיבנא דאית ליה לאלישע ושהדון שותפאניה עליה דמן

בכל בכל ישהדותא דאקניתא דיצליה הוא דיורישים האוי ומהימנין ישותפאניה בכל בכל ברי....ן ישהדותא דאקניתא דיצליה הוא דיורישים

מדעם וסמכינן עליהון ולעינין מטלטלי וכל דייטבק בביתא כיון
בפיתקא כ....ל...לכל מטלטלי באקניתים ואפיקינון מן
הוקה ד...מין מן שעתא דאקנינ. או אמרין
מית חדשים...רוכ.ק. אתון הו...לאיתויי דאיה..ן בתר
מית מיות קנ...ן ולענין עדות ששאלת[ם] שלאים בראיטון וראשון בשלישי

כשר להעד אילא כך ראינו דכשירין זה לזה דקאמ' " שלח ליה הב אבא לרב יוסף בר חמא הל' שלישי בשני כשר ורבא אמ' אף בראשון מה בה הב אשׁ אכשר

באבא דבא ולית היל' כמר בר רב אשי דרש מר זוטרא משמא דרב שימו בה'
אשי היל' בכל הני שמעתתא כי דשלח ליה רב בבא לרב יוסף בר חמא אמ' ליה
אשי היל' בכל הני שמעתתא כי דשלח ליה אנו אין גובין מתנינן לה ובן אמ'
בר אשי הא קאמ' לית היל' כמר בר רב אשי ולא קאמ' לית היל' כרבא שמע מינה
היל' כראבא ותוב קאמ' או לאפוקי מדרבא מוסיף הו ולא קא מפרקינן מדרבא
שמע מינה רבא הכי קאמ' דבראשון שלח ליה רב בבא לרב יוסף בר חמא ואכשר
דאי סלקא דעתא רבא טעמ' דנפיטיה קאמ' וקא מכשר הוא בראשון ורב בבא פסיל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 26 b. <sup>2</sup> ישריה? <sup>3</sup> Baba Batra, 47 b. <sup>4</sup> Ibid., 128a-128b. <sup>5</sup> This is the correct reading, and not יהכן, as the editions have it; comp. Rabbinovicz, ad loc.

#### (Verso.)

מאי לאפוקי מדרבא אלא שמע מינה רבא לאו איפלוני קא מיפליג אלא הכי מתני נכסי מלוג לה לר' בבא שלישי בראשון והיל' כואתיה: וששאלתם ניכסי מלוג היכא דובינו בעל ואשתו תרויהון יכול אחד מהן לחזור בו אולא כך ראינו כל היכא דכתב לה בכתובתה או נמי ייחד לה לכתובתה כידקאמ' לקח מן האיש זחור ולקח מן האשה מקחו בטל איפכה מקחו קיים ואמרינן עלה" אמ' רבה

בר רב הונא באותן שלוש שדות אחת שכתב לה בכתובתה ואחת שיחר לה לכתובתה ואחת שיחר לה לכתובתה ואחת שהכנים לה שום משלו <sup>8</sup> והיכי דאמי כנון דשאמיה למאי דעייל לה ויהביה לה ונפק הוא מאחריות דאמרינן <sup>9</sup> למעוטי מאי או לימא משאר נכסים דכי לקח מן האיש וחוֹר ולקח מן האשה מקחו קיים ולא יכלא אשה למיטרף אמאי לא יכלא 10 ול......דאמ' לה עיניך נתת בגירושין ובמיתה הולבך יכלא למימר

נחת רוח עשיתי לבעלי ושמעינן מינה דבשאר נכסים לא מיבעׁ דכי לא קנו מֹנֹה דיכלא למיטרף בכתובתה אלא אפילו קנו מינה בתר דקנו מן בעלה יכלא למימר [רוח] נחת .... עשיתי לבעלי וטרפא ואמר<sup>2</sup> ואילא למעוטי נכסי מלוג והא אמ'

נחת ..... עשיתי לבעלי וטרפא ואמר' 2 ואילא למעוטי נכסי מלוג והא אמ' איט ואיטה שמכרו בנכסי מלוג לא עשו ולא כלום אלמא סבירא ליה למאן דקא מקשי דכי אמ' אמימר היכא דְקָנוֹ מבעל וחזר וקנו מן האיטה לא עשו ולא כלום ומפרקינן כי איתמר דאמימר היכא דובין איהו ומית דאזלא איהי מפקא ואינמי דובין איהי ומית דאזלא איהי מפקא ואינמי דובין איהי ומית דאזלא איהי ומית דאזלא איהי ומית דר' יוסי בר חנינא אבל היכא דוביני תרויהו לעלמא או נמי .... א ל ... ה ' האוו זביני ואע"ג

דקני מבעל ברישא ולא יכלא למימר נחת רוח עשיתי לבעלי מאי טעמ' דכיון 20 דמיעקרה ברשותה אוקמתהן אי . . . וו מדעתה קנו מינה הוה יכלא למאוני ולא הוה הויא לם איבה דהא מעיקרה ברשותה אוקימתנון ולא שויא אחריות

.. ל...ל... דקאמ' אילו הן עבדי מלוג אם מתו מתו לה אם הותירו הותירו לה והיכי דאמי בדלא שמתנון על בעל ולא קביל עליה אחריות ומן הדין מסקנא שמעינן דגכסי מלוג כי לקח מבעל וחזר ולקח מן האשה מקחו בטל אילא

25 מדקא מדחיינן ואמרינן ואו בעית אימ' אמימר דאמ' כר' אליעזר דאמ' שניהן ישנן ביום או יומים זה לפי שאינן תחתיו וזה לפי שאינו כספו וכול' ולא......
דאמימר נכסי מלוג נמי עד דקאני מהאשה והדר קאנו מֹבַעׁל וֹדְּ בעל השטר על התחתונה והיבא דהכניסה שום לבעלה ושמתנין עליה וקיבל אחריות אע"ג
דשויתנון ברשותיה לא יכול לזבוני דקאמרי איתמר ° המכנסת שום לבעלה

30 והיא אמ' כלי אני נוטלת והוא אומ' דמים אני נותן הדין עם מי רב הודה <sup>7</sup> אמ' הדין

Mishnah, Giffin, V, 6; Genara, ibid., 55 b.
 Baba Batra, 49 b-50 a.
 Comp. Rabbinovicz, ad loc.
 Read נבא ליה איהי לדיריה, Head הבא ליה איהי, Trifra Genara, ibid., 66 a.
 Yebamot, 66 a.
 Tead הברודה.

## XXXI.

Fragment T-S., vellum, one leaf,  $25 \times 17$  cm., square writing, but not careful or uniform. The fragment contains thirteen Geonic Responsa, the first and the last incomplete, and the rest not legible in all parts on account of the blurred writing.

- 1. The Gaon holds, that as a rule the blessing over the light in the Habdalah ceremony at the going out of the Sabbath may be recited by one person, the rest of the occupants of the room following in silence. An exception must be made in the Bet ha-Midrash, where it would cause an interruption; there each one should do it himself. The same question is discussed in Berakot, 53 a, where, in our text of the Talmud, the opinion arrived at is the opposite of that advanced by the Gaon. But there can be no doubt that the text as we have it requires emendation, in accordance with what, to judge by the decision he rendered, must have been the reading of the Gaon, an assumption which finds corroboration in Tosefla, Berakot, V, 6, and in the reading of Ibn Gajat, "", I, 15. Comp. Coronel, 22, and Rabbinovicz, ad loc.
- 2. The second Responsum gives two reasons for the custom of looking at the hands <sup>1</sup> while reciting the blessing over the lights in the *Habdalah* ceremony. It is noteworthy that the Gaon speaks of looking at the hands, not with *Pirke de Rabbi Eliezer*, XX, and *Seder Rab Amram*, 32 a, at the finger-nails. Our Responsum is perhaps identical with that found in n'"v, 102, 103 (comp. also v"v, I, 15), and the author of this Responsum as of the previous one is probably Hai Gaon.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Nahmanides, on Genesis v. I, who quotes Sherira Gaon on palmistry; and comp. Halberstam in Kobak's Jeschurun, V, 40.

3. This Responsum is a brief explanation of Ta'anit, 26 b, concerning the dances on the fifteenth of Ab. Curiously enough, the Gaon refers not to Ta'anit, but to the end of אלו מנלחן, the last chapter in Moël Katon, a lapsus calami attributable, in all probability, not to the Gaon, but to the copyist.

4. In the fourth Responsum several passages in Berakot, 5 b, are explained. A notable interpretation is contained in what the Gaon says about the recital of the Shema' before retiring. According to the Gaon, the Rabbis prescribed it to give the unlettered an opportunity to comply with the injunction regarding the study of the law, at least to the extent to which the opportunity may be said to be afforded by the Shema'. The learned are therefore dispensed from the duty of המטה The learned are therefore dispensed from the duty of המטה The Gaon does not stand alone in his conception of the Shema' as study rather than prayer. The same idea is expressed in Menahot, 99 b, and Yer. Berakot, I, 3 b (הוה שינון ווה שינון). But what one fails to see is why the theory should require a third saying of the Shema', the המטה Proceeding of the same Biblical passages precede it on every day.

5. Here we have a brief explanation of Sukkah, 25 a, concerning the obligation of parents to induct their minor sons into the duty of "dwelling" in a Sukkah.

6. This Responsum deals with Berakot, 44 b, where the Talmud gives hygienic laws with regard to certain fishes.

7. In this Responsum, probably suggested by the previous one, we are given the Gaon's opinion as to the permissibility of eating fish cured by Gentiles, or otherwise handled by them. The decision is that small salt fish are permitted, because they can be eaten without being cooked; large fish, however, which require cooking to render them edible, are forbidden if they have passed through Gentile hands.

8. In this Responsum, the Gaon decides, that on all public fasts (תענית ציבור) the Pentateuch lesson is to be

Ex. xxxii. 11 et seq., and the Prophetical lesson Hosea xiv. 2 et seq., with the exception of the Ninth of Ab, when Deut. iv. 25 et seq. is read from the Pentateuch, and Jer. viii. 13 from the Prophets. We have two points of importance here. First, the Pentateuchal and Prophetical lessons mentioned are to be read only on the fixed fast-days, a view held also by Amram Gaon (comp. Tur., Oral. Hayyim, § 566), and Rab Paltoi Gaon (comp. Rabbenu Nissim, on Alfasi, Ta'anit, I), while Sar Shalom Gaon maintains that they are to be read at any public fast 2 (comp. Tur., ibid., and 1"n, 3).

The other point is rather novel. According to the Gaon, Maftir is read at the morning service on a fast. So far as known, none of the rituals bears the Gaon out in this respect. The Ashkenazim have Maftir on all fasts, but only during the afternoon service, and then the passage read is from Isa. lv. 6 et seq. The Sefardim, Italiani, and the Yemenites have no Maftir on any fast except the Ninth of Ab 3, when they read Shubah.

It is open to serious doubt, whether the text of the fragment is in good condition. It is not improbable that מפסירין is to be inserted on line io. verso, after מבסירין. If this reading is accepted, the Gaon is concerning himself only with the Mafter of the afternoon service. That the text of the fragment stands in need of emendation is patent. On line ii, verso, אים ה'י וצום ה' שום ה' וצום ה' אונם ה' אונם ה' אונם ה' אונם ה' the Ninth of Ab (צום ה'), would contain a contradictory statement. It should, however, be mentioned that the custom of reading Mafter at the morning service of fasts

<sup>1</sup> Müller, Mafteah, under Paltoi, has no reference to this decision.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Responsum by Sar Shalom is found also in the Sulzberger MS. of the x"r. Comp. Marx, Untersuchungen zum Seder Rab Amram, 16.

י In Mahor Romania, ed. Venice, 61 a, in connexion with תשרה בשבה mention is made of Maftir ררשי וו for the afternoon service, but with the remark או לא נהנו כן או לא נהנו כן או הוא ניש קדלות שכישרין it is said: רושי ווי קדלות שכישרין דו These או הוא must certainly be those in Romania. Maimonides knows no Maftir from any ב"ת.

is not entirely unknown. Comp. Maseket Soferim, XVII, 7; Isaiah di Trani the Younger, on Alfasi, Ta'anit, II, 2, quoting Geonic authorities for the custom of reading on fast days (in the morning?); ה", 144¹; and Geonic Responsa, ed. Lyck, 79. Comp., however, ס"רע, 28 b.

- 9. The Gaon decides that those who deny themselves meat and wine during the three weeks from the Seventeenth of Tammuz to the Ninth of Ab, should not abstain from them on the Sabbath, even a Sabbath which is the eve of a fast. On the latter point, comp. the Geonic Responsa quoted by Abraham ben Nathan, in the Manhig, 50 a, and Sar Shalom, in 5", 192.
- 11. The Gaon decides, that if the owner of orchards discovers that his Gentile watchmen persist in doing work on the Sabbath, in spite of his repeated injunctions, he is obliged to dismiss them. Comp. ההלח שלמה , 59.
  - 12. The twelfth Responsum defines the term מרובה בבגדים.
- 13. Of the last Responsum but two lines have come down to us. It is probably identical with that found in the Geonic Responsa, ed. Lyck, 85, and in n"v, 26.

 $<sup>^1</sup>$  Comp. "בים, ed. Hildesheimer, 623; in this Responsum also וצים ההסישי is to be cancelled.

#### (Recto.)

לא שואתה..... מברד לעצמו ששנו 1 חכמ' היו יושבה בבה המדרש והביאו לפנים אור בית ישמאי אומ' אחד מברד לכולו ובית הילל אומ' כל אחד ואחד מברד לעצמו והלכה כבית הלל ודוקא בבית המדרש דאיכא בטל תורה ב אבל במסיב אחד מברד לכולם ": ושש' מה טעם פותחין את ידיהן בדי שיסתכלו בשורטוטין שבידן כדי שיהנו° מאור אבוקה דהוה ליה אד שיאתו לאורו ועוד יש שרטוט שמיסתייע אדם כשרואה אותו במוצאי שבת: לא היו ימ' טו' ליש' כהי' באב וכו' 5 כבר מפורש טעטה למה לבו .....ו" שלא לביש את שאיו לו שאאילו לא היו שואליו 10 בנות מלכים ועשורים היו יוצ' בשראין ובכורד ובסיר' ועניות בסמרטוטיו והין מתבישות אילא שואלות כדי שיהו כולן שוות וכמשאמרנו" בסוף אילו מנלחיו בריש בריש בריש "ו: וחלות " דבר מפורש בתופים ובטח' ומתרג' ובחינגיו ולמד בכל זכר למטשה גבטת בניטן באותה תקנה שעשו להן ליש' לניסואין: והנותן מטתו צפון יודרום 12 דוקא ראיטו לצפון ורגליו לדרום וליכא בגטרא ואם תלמ' חכמ' הוא אינו צריך דכד אמ' ר' הנינא הנתן מטתו צפון ודרום 10 לא שנא תלמ' לא שנא עם הארץ: ותלמ' חכמ' פטורין לקרות קרית שמע על מטתו דכד אמ' רב נחמן בר יצחק "ו תל' חכ מ' אינו צריך טעם ברור אמר בה מה טעם חייבין יש' לכרות קרית שמע על מיטחו 20 כדי שיקימו ובשבבד ובק' תלמ' חבמ' ודאי כיון שתמיד עוֹבֹק בתורה אין חיבין והלכה כרב נחמן בר יצ' דאתא ליה אביי ולא חלק טלין אילא אמ' בה כוילתא אחריתי וצריך למיפיר פֹסוקא . . דרחמי: והקורא לא אטרחוה רבנן לישב על הקרקע אילא על מטתו שכך אמ' חכמ' צריך לקרות על משתו ואתא ר' אסי 14 ואסמכה בב אקרא 15 רגוו ואל על משבב' מה טעם כדי לקים ובשכבך: וששאל' ילדה כלתו שלשמי הזהו 16 למר' 17 פחת מעזיבה מֹפֹני כך להודיענו שחלוקיו בית שמאי דתנו 16 נשים עבד' וקטנ' פטור' מסוכה ושמאי מחמיר שהיתה

<sup>2</sup> Comp. introd. note; and Rapoport, ר' נהן, note 21. 3 This word and a few others have superlinear vocalization. 4 = 7.

7 Read wsm.

5 Mishnah, Ta'anit, IV, 8; Gemara, ibid., 26 b.

<sup>8</sup> = נשיראין ובכרך ובסירקין; comp. Shabbat, 20 b.

<sup>6</sup> Read שאולים הנדים בגדים שאולים.

כמה שאמרנן = פ 10 בנות ירושלים; the passage referred to is not found in בנות ירושלים; but in בשלשה פרקים; comp. note 5.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Berakot, 5 b; our texts read ר' המא ב"ר הנינא.

<sup>13</sup> Berakot, 4 b, end; בר יצהק not in our texts, but in the MSS. and old authorities.

אבי MS. M and כדר ר' עמרם, p. 19 a, also read אבי, and not יוכי, as our texts <sup>15</sup> Read כיאי קרא.

<sup>17</sup> Read המה. 16 Mishnah, Sukkah, II, 8; Gemara, ibid., 25 a.

#### (Verso.)

כֹלתו יושבת בתקרה ומעויבה וילדה בו ..... ול ופחת מעויבה יסיכך על גבה בשביל קטן דסבר שמאו קטאן חיב בסכה ואין הל' כמותו: ודג קטן מליח פעמים שממית וכו'ו לא שיש בו איסור והיתיר כד גמירין רבנן מרנו אתא<sup>2</sup> שבימים אילו למליחתו אין לאבלו 5 שמזיק וכשם ששמעו סכנתו שמעו רפואתו ולא אמר ול וכאיז 3 קטנים מלוחין בוראי אין בהם משום בשולי גוים ומותרין משני טעמ' אחד שנאכלין כמות שהן בחי ואחד דאין עולין על שלחן מלכים לוכל בהן פת אבל גדולים יש בהן משום בשולי נויח ואסורין ואם יש אדם שאוכל בטלה דעתו אצל כל אדם: 10 תענית ציבור שקוריו ויחל משה בשחרית קוריו ומפטיריו שובה ישראל ובצום הד' וצום ה' וצום הז' כולן קורין בשח' ויחל ומפט' שובה יט' אבל בט' באב עצמו קורין כי תוליד ומפט' אסף אספ' בשחרית כמסקנא דבני העיר 1: וששאל' ישראל שמיתשניו מבשר ויין מיז' בתמוז ועד ט' באב האי עדיף או וקראת באב ט' באב שאפילו ערב ט' באב ני עדיף שאפילו ערב ט' באב אמרו חכמ' לא יאכל אדם ב' תבשילין אבל אוכל הו בשר מליח וש' יין מגיתו ודוקא שחל ערב ט' באב להיות בחול אבל בשבת ... מל \* וֹבל שׁבֹן מיוֹ׳ בתמוו ועד ט׳ באב שמותד וראש שנה ובש ..... וראש שנה 7 ליום הכפ' מותר לומר סליחות 20...לה שדמ....... ל...על מים 8 ולהרבות ברחמים כבחול שנ" "רֹשׁוֹ יֹהוֹהֹ בֹהֹמֹצֹאוֹ אִילוֹ ד' ימים שבין ראש שנה ליום הכפ" ישׁ׳שׁאֹ בארֹצׁנֹוֹ ישׁ ששוכרין גוים לשמר גינות ופרדם׳ ... ת... אנין ורעש' גרוג' וצימ' 10 ועשין בשבת כבחול איז ברוך ל ...... ש אפשר לשכור יש' הילא אפילו אין יש' כלל 25 ואי איפשר יסכור גוים ויתנה עמהם בעדים שאין עושין בשבת ואם עשיו יסלקו לאלתר: מרובה בבגדים שמביא פר הבא על כל מצות 12 כהן גדול שעירע בו פסול ועבר ... והדא מ' 13 רבה בר ר' חונא 14 כיון שנפתח ספר תורה אסור לדבר אפילו בדבר הלכה אחא ליה רר חיחדא

<sup>14</sup> Sotah, 39 a, top; our texts read רבא ב"ר הונא; comp. Seder R. Amram, 28 a.

#### XXXII.

Fragment T-S., vellum, one leaf, 27×18 cm., square writing, tending to cursive. It contains four Geonic Responsa, all dealing with הלי תבלה.

1. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains the Gaon's view as to the time of the Evening Prayer. He holds that no conclusion is reached in the Talmudic discussion, in which some of the authorities maintain that the time of the Evening Prayer follows immediately, without an interval, upon the end of the time set for the Afternoon Prayer, and others maintain that the time of the Evening Prayer begins with nightfall. The Gaon considers it advisable, though not obligatory, to adopt the latter view in practice, that is, recite the Evening Prayer only when night has set in. Furthermore, it is the Gaon's opinion that the week-day service in the evening, the Sabbath Eve prayer, and the Evening Prayer at the conclusion of the Sabbath, all alike are to be recited at the same time of day. However, if it happens that the prayer is recited on the eve of the Sabbath before night, the worshipper cannot at once go on with the Kiddush ceremony, for the Sabbath must be ushered in at the proper time. And again, the recital of the Evening Prayer before nightfall on the day of the Sabbath does not give leave to the worshipper to enter upon secular occupations before nightfall. This Responsum may, perhaps, be merely another version of that found in Rabbi Judah Albargeloni's העתים 'ס, 34-41. Comp. בה"ג, 12 d, ed. princeps, or 45-6, ed. Hildesheimer, and also 21"22. 142. and Müller's note upon it. What Rabbi Isaac Ibn Gajat says in "", I, 19, seems to be partly directed against the view expressed in our Responsum.

- 2, 3. These two Responsa, probably by the same author as the previous one, contain explanations of Berakot, 27 b, which also forms the main basis for the discussion in the first Responsum of our fragment. A point of particular interest is what the Gaon says in defence of Rabbi Joshua in his controversy with Rabban Gamaliel, given in the Talmudic passage just cited. However, his acquittal of Rabbi Joshua of the charge of having resorted to a subterfuge hardly carries conviction to the mind of the reader. Another noteworthy point is the Gaon's attitude regarding the removal of public officials from their posts. Only immoral or irreligious acts, or tyrannical exercise of their power, are valid reasons for deposing them; but such reasons are imperative, they leave no choice of action.
- 4. The fourth Responsum, the end of which, though probably not more than a line, is missing, explains the passage in *Berakot*, 30 a, dealing with the form of הפלת הדרך.

(Recto.)

לא יאכיל לצלויי ערבית עד הערב ואי מצלי ערבית קמי מיערב שמשא לא יצא ולר' יהודה דאמ' עד פלג המנחה מו עידו דחליף זמן תפלת המנחה יש לו להתפלל תפלת טרבית והני מילי בין בערב שבת ובין בשבת ובין בשאר כל הימים נמצאו חלוקיו בתחלת זמו תפלת ערבית הני סברי מן הערב ה והני סברי קודם לכן והכי קאמרינן אמ' ליה רב חיסדא לר' יצחק התם אמ' רב כהנא הלכה כר' יהודה הואיל ותנן בבחירתא כואתיה הכא מאי אישתיק ולא אמ' ליה ולא מידי אמ' רב חיסדא ניחזי אנו מדרב מצלי שלשבת בערב שבת שמע מינה הלכה כר' יהודה ומקשינן ואילא אדרבה מדרב חוגא וכולהו רבנן לא מצלו עד לאורתא שמע מינה הלכה כרבנן וקם קושיא ולא 10 איפרך ולא קמא הילכתא לא כרב ושמואל ולא כרב חונא ורבנן נמי מילה ולא קמא הלכה לא כר' יהודה ולא כרבנן דאמרינן השתה דלא איתמר הילכתא כמר ולא הילכתא כמר דשבד כמר שבד ודעבר כמר עבד והדין הוא מסקאנא ואף על גב דאמירו בתריה שמעתאתא פסאקא הדין הוא דעבד כמה עבד ודעבד כמר עבד וכיון דרב חונא ושאר רבנן לא מצלו בו טרבית עד לאורתא לא בערב שבת שלשבת ולא במוצאי שבת שלחול בהול שלחול הכין עדיף למעבד כרבים ואף על פי כן דעבד הכין עבד ומאו דניחא ליה ומצלי שלשבת בתר פלג מנחה קטנה אחרונה כר' יהודה וֹמִין ההוא טידאנא באריל מון מלאכה להומרא אבל קידוש היום כד קאדיש יופוא ופואן דפוצלי שלפווצאי שבת בשבת בתר פלג פונחה קשנה אחרונה סנ לא יאכיל למעבד מלאכה עד שתצא שבת ולא יאכיל לאבדולי עד דמדליק וששאלת הא דאמ' ר' זירא אמ' ר' אסי אמ' ר' אלעזר אמ' ר' חנינא" בצד עמוד זה נתפלל רבי שלשבת בערב שבת וכו' ורפליג עולא בין עמוד לתמרה ורפליג ראבון בתרויהו כמאן מיניהו איתוקא ו הא מילתא לית בה מסקאנא ומאי עכפת <sup>6</sup> לן בצד עמוד מיר " או בצד תמרה היה ור' אלעור בר ר' יהודה ז יוםי היה או ר' ישמעאל בר ר' יוםי היה שמעתא מסקא דלא איתמר הילכתא לא כמר ולא כמר וששאלת דאמ' \* רבן נמליאל כלום יש אדם שחלוק

עלינו בדבר זה ואמ' ליה ר' יהושע לאו אמאי אמ' ליה הכין והלא הוא חלוק עליו ומנחה" בחילוף דבריו ואו נימ' פוישתק בעלמא אישתיק ליה אמירתן לאו או נימ' פוישתק בעלמא אישתיק ליה אמירתן לאו 30 במא מוקמינן לה ולאו מאן דחאזי האיי מעשה יליף ליה ונאפיק הורבא לעלמא ולא עוד אילא דקאמליה" יהושע עמוד עד רגלך ויגידו בך ועמיד ר' יהושע על רגליו וכו' ומאי דעבדו רבנן מישום ר' יהושע דקאמליה" ר' עקיבא כלום על רגליו וכו' ומאי דעבדו רבנן מישום ר' יהושע דקאמליה" ר' עקיבא כלום

<sup>1</sup> Berakot, 27 a.

<sup>2 9</sup> 

<sup>3</sup> Berakot, 27 b.

<sup>4</sup> Read איתוקמא.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = איכפת; comp. p. 119, above. <sup>6</sup> Rea

The dots over החה indicate that this word is to be cancelled.

9 Written as one word.

(Verso,)

עשינו אילא לכבודך או עבד והי משום דאמ' רבן גמל' שלא כהלכה לאו טפי הוה עדיף מכבודו דר' יהושע דאין חכמה ואין תבונה ואין עצה לנגד י"י ודאטר רתו <sup>2</sup> ניעבריה היכי מצו למיעבד היכי והא גמירי מעלין בקדש ולא מורידיו הכיו אמריו רבנו דבי נשיאה אנוסי הוו והריאת... ואת " שהיה רבן גמל' יושב ודורש ור' יהושע עומד על רגליו ואף בזמן.... שחלק ר' יהושע עליו בראש שנה התנו 4 שלח 5 לו רבן גמל' גוזרני עליך שתבוא אצלי במקלך ובמעותיך ביום שחל יום הכפורים להיות באשבוה 6 לפיכך לא היה רוצה שיהא חלוק עליו בפניו וכשאמר רבו גמל' כלום יים אדם שחלוק עלינו בדבר זה כן היתה דעתו שלר' יהושע שאין אני סו רוצה לומר במושב זה שאני חלוק עליד ובהכין מתיקט 7 מימריה . . א . . . וזה שעמד ר' יהושע על רגליו ואמר היאך יכול החי להכחיש אמ'° החי ... מניד שאותו האיש לא אמר לו ר' יהושע כלום כאשר אמ' יתמאו . . . " דחאןי האיי מעשה יליף ליה ונאפיק חורבא לעלמא אילו התיר רבן נמל' דבר אסור כי דקאמרת אבל חלוקה בתפלה בין רשות לחובה בה טפי הולכך אין על ר' יהושע כלום בשתיקתו באותו מושב ואי אמרת אי עברוהי לרבן גמל' משום דאמ' שלא כהלכה לאו טפי הוה עדיה מכבודו דר' יהושע סלק דע' כי הא מילתא מיעבר רישא מ .... לאתה "ו או שסבורין אנו שהיה מתרים ומתכוין לומר שלא כהלכה ותו 20 עד השתה כמאן דמשקלא קימא בנמרא דהא פליגי בה רב ושמואל וא"מ ועמא דבר בה כעין חובה וקאמרינן נמי 12 אמ' זעירי חבריו בבלאיי מאו ראמ' תפלת ערבית רשות כיון דשרא הומיאניה לא מטרחינן ליה ולמאן ראמ' חובה מטרחינן ליה והיכי אפשר דניעברוה אהא וכבודו דר' יהושע עדיה טובא ותלתה זמני צעריה ולעניו מעליו בקדש ולא מורידיו דקאמרת בי לאו לעולם אין מורידין ואפילו נמצא עליו עון ואפילו החמיין ואפילו צער רבנן אילא בלא עילתא הוא דאין מורידין אבל משום צערא דרבנן מורידין וששאלת הא דאמליה 13 רב ששת לשמאעיה מאי קא עאביד רב חיסרא אמליה 13 קאי מיקם וקא מצלי תפלת הדרך אמליה 13 לדילי נמי אוקמו דאיצלי מהיות טוב אל תקרא רע 11 היכי מפרשי לה זו ברורה היא דפליגי לענין תפלת הדרך היכי מצלי ליה רב חיסרא אמ' כשהוא עומד רב ששת אמ' אפילו כשהוא מהלר וקא מפרש כי פעם אחת יצאו שניהן לדרך ורב ששת היה מאור עינים והיה סמוד 15 שכשמתחיל בדרך אומר את תפלתו כשהוא מהלך נתעכב רב חיסדא שאל רב ששת את משרתו שהוא איסו 16 בידיו מה מון אמר לו הרי הוא עומד ומתפלל תפלת הדרך אמליה 18 ביון 35 הוא עויטה אמר לו הרי הוא עומד ומתפלל שזה עמד והו מתפלל מעומד אף אני העמידני שאתפלל כי מדה יתרה הוא לעמוד כי בהיותוה 17 עושה מדת חסידות הרי אומרין במשל

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read יהוקם <sup>7</sup> Read לצלווי ומדקדקי <sup>10</sup> Read הבי <sup>11</sup> הבי <sup>12</sup> המ"וני <sup>13</sup> Writt

א ההי ? <sup>12</sup> Shabbat, 9 b; our texts read אביי, but <sup>13</sup> Written in one word. <sup>14</sup> Berakot, 30 a.

בהיותו עומד Read? אוחו 16 Read? רגול 17 Read. בהיותו יומר 18 היותו יומר 15 היות יומר 15 היותו יומר 15 היות יומר 15 היות יומר 15 היותו יומר 15 היותו יומר 15 היות יומר 15 היות יומר 15 ה

### XXXIII.

Fragment T-S., paper, one leaf,  $19 \times 13$  cm., small square writing, scarcely a tendency to cursive. It contains three Responsa, probably by Rabbenu Hai, as will be shown later on.

1. The first Responsum is complete all but the Question. It contains the decision of the Gaon with regard to the use of fowl bought from Gentiles, without first subjecting them to an examination as to whether their limbs are unbroken. In discussing the point, the Gaon quotes the main Talmudic passage bearing upon it, \*Hullin\*, 51 b\*, with some variants as compared with our text. Another noteworthy feature is the grammatical distinction made by the Gaon between מקרבי and מקרבי the former being the participle of the Etpiel, the second the participle of the Aphel.

2. In a corrupt form this Responsum is found in Eshkol, I, 56, where it is ascribed to Hai. Instead of אול , the latter has ילהלוני , which Auerbach, the editor, makes vain efforts to explain.

3. The end of the Responsum is missing, so that it is difficult to tell what was the Gaon's view of the question put before him about the meaning of the word יו ביטובית in the Mishnah, Sukkah, III, 6. There can be no doubt that our Responsum is identical with that quoted by Ibn Gajat in ש"ש", 105, and attributed by him to Rabbenu Hai. The expression ש"ש, which Bamberger, the editor of ש"ש, could not explain, is used by the Gaon to describe the top or blossom ends of fruit, the persistent remnant of the

י Mishnah, ed. Lowe, פבוכהר; other texts of the Mishnah and the Talmud have במבהו Comp. also Niddah, V, 8.

flower, to distinguish it from the tail end, at which the stalk is inserted. The latter might analogously be described as בלפי אילן. The correspondent of the Gaon was probably from Kairwan, as he refers to the Jerusalem Talmud, which at this time was well-known in North Africa, but not in Spain or Babylonia. As to the meaning of the word פיטומת, see 'Aruk, s. v., and Rashi, ad loc.

#### (Recto.)

לא מקרבי קיטרי לא חישינו 1 וכתבת 2 כד איבעיא לו מינה גוי שהביא צפרים ועופות למכור וידעינן דאיכא איזלי דמקרבי קיטרי ואיכא איזלי דלא מיקרבי מילת 3 אית לו למימר דספיק ספיקא הוא ולא חישינן או במאי איכא למיקם עלה דמילתא דאית פנים למיחש ואית פנים דלא למיחש ילמדנו אדונינו גאון יחי לא איתברר לנא מאי איבעיא לכון ומצינו במה שכתבת טעות שכך נמצא במה שכתבתם איולי ומיקרבי או ולא מיקרבי ואינו כן אלא איזלי ומקרבי ולא ופירוש' מיקרבי שנמצא בֹחוֹכֹ ' בכתבכם והוא טעות הן מתקרבין ופירוש מקרבי שהן באמת מקורבין והרי אנו מבררין את הטעם וממילה אתם יודעים את מה שבקשתם כך הוא הדבר עוף שנחבט על הארץ ונפל על גלימא או פשיט ההוא גלימא שנחבט במי שהעוף הישינן משום ריסוק איברים שהעוף כמי שנחבט על הארץ ואי עיף 5 ההוא גלימא ומעפף לא חישינן שמה נתרסקו איברי העוף משום דההוא גלימא מקופל איולא ומחדקין קטריה חייטינין משום ריסוק איברים לא מחדקין קיטריה לא חישינן משום 20 ריכוק איברים אנן הכין גרסינן ומאן דגארים ומקרבין קטריה לא טעה כי הוא מתכוין לכמותן שלדברים וכך פירוש׳ שאם נחבט העוף על הארץ ונפל על גבי מיטוה שהוא מקושר וקשריו מה

 $<sup>^{1}</sup>$  Hullin, 51 b.  $^{2}$  = בהבהם. Read מי ליה = מי לאיה.

<sup>\*</sup> The copyist indicated his error by dots.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = דייף; compare Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>quot;The correct meaning," "the essence."

#### (Verso.)

מחודקין ומחוברים זה בזה הרי הוא כמי שנחבט ונפל על הארץ וחישינן שמה נתרסקו איבריו ודאמי ההוא מיולא לגלימא ופשיט או למאי דאמיר <sup>1</sup> בתר הכין ואי נפיץ מיולא לגלימא ופשיט או למאי ונדמה לאבן ואי נפיץ כיתאנא דעביד בזירי שנתקשה ונדמה לאבן

שנחבט

5 ביתנא לא חישינן: שהוא רך ואין אבריו מתרסקין עלמ' וכך הילוכה שלשמועה כולה:

ואשר שאלת הא דאמ' מר<sup>2</sup> מת תופש ארבע אמות לקרית שמע לענין כהן שלא יקרב אל המת בארבע אמות בזמן הזה או לא כך ראינו שלא נאמר דבר זה לעינין טומאה אלא לענין קרית שמע בלבר

מרחיקין מן המת ארבע אמות מעיקר " מה שטנינו לי מי שמתו מוטל לפניו פטור מקרית שמע וכן המשמר את המת ואפעלפי שאינו מתו פטור מקרית שמע ועיקר הדבר משום לועג לרש וחרף עשהו והתם תוך ארבע אמות הוא דאסיר חוץ

לארבע אמות שרי והכא חוץ לארבע אמות נמי וקבר שלאדם חשוב שרי למיקרב גביה ולצלויי בתוך ארבע אמות דהא מילתא לית בה משום לועג לרש וֹק וקעבדינן הכין בכל יום: 0 ואשר שאלת הא דתנינן 20 לענין אתרוג ניטלה פיטומתו פסול הא פוטמת עם

20 לענין אתרוג ניטלה פיטומתו פסול הא פוטמת עם החוטם היא וכלפי לוקט דבתלמוד? ארץ ישראל דמה <sup>8</sup> ניטלה שושנתו ומשמעו כך וכפיטמה שלדר או עם העוקין במקום הדבוק באילן קודם שכורתין את האתרוג

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hullin, 57 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 18a.

<sup>2</sup> ועיקרו ?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Berakot, Mishnah, II, 1; Gemara, ibid., 17 b.

<sup>5</sup> Berakot, 18 a.

<sup>6</sup> Sukkah, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 34 b.

<sup>7</sup> Yer. Sukkah, III, 53 d.

<sup>8 &</sup>quot;Takes it to be identical with."

### XXXIV.

Fragment T-S., two small leaves, square writing, rather thick and free. The first page is blank, with the exception of the owner's name in the left-hand corner at the top: מקל ' שקנה שמואל הלוי ב''ר פעריה נ"ע. In the right upper corner of leaf 1, verso, the letters are scribbled in a large hand. About the middle of the same page the following occurs:—

בשמך רחמנ'

פירוש פרק הרואה לר' נסים ז'ק'ל'
הא דאמ'2" רב יהודה אמ' רב ארבעה צריכין להורות
מאי טע' לא אמרינון רבנן כסידורא דקרא. הכין
אית לפרושי דקראי סדורין לפי דשכיח טפי דהולכי
דרכים ומדברות הרבה מצויין אפילו הולכין מעיר
לע"ר ואהריהם מי שחבוש בכית האמורין דמעיטה

The leaf following contains a lengthy explanation of Berakot, 59 b-60 a. There can be no doubt that something is missing between the two leaves, as there is no connexion between the contents of the one and of the other. Again, we have no reason for suspecting that the superscription, א"ש פרך הרואה לר' נכים וק"ש. does not apply to all that follows. Accordingly, it appears that leaf 1, verso, restores to us a portion of Rabbenu Nissim's Majteah on Berakot, 54 b, missing in our edition, and leaf 2, recto and verso, makes an addition, hitherto unknown, to the same work.

The matter on leaf I, verso, is identical with Rabbenu Hai's Responsum quoted by the author of the 'Aruk, s.v. This is not the only case in which Rabbenu Nissim

י Read מת. The owner, Samuel Halevi, is identical with the Samuel in Saadyana, 116, and Harkavy, Samuel ben Hofni, note 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 54 b. <sup>3</sup> Comp. also הלמידי ר' יונה, Alfasi, Berakot, IX.

used the method of incorporating Geonic Responsa in his Talmudic commentary. The famous Responsum by Hai. on the anthropomorphistic passages in the Talmud, to be found in the Geonic Collection, ed. Lyck, 98, is quoted from Rabbenu Nissim by Rabbi Jacob Ibn Habib in his 'En Ya'kob on Berakot, IX. That Ibn Habib did not confuse names, but actually found Hai's Responsum in Rabbenu Nissim's Mafteah, is proved by a Genizah fragment in the T-S. Collection of Cambridge University. There we find the Responsum followed by Rabbenu Nissim's explanation of Berakot, 59 a 1. The incomplete state of the Mafteah as published may be due to the fact that the work was written in Arabic, the Geonic Responsa quoted being reproduced in it in their original Hebrew. The translator of the book may have rendered only the Arabic portions. That Arabic is the original language of the Mafteah, of which even Steinschneider in his Arabische Literatur, p. 103, and Addenda, was not certain, is no longer open to doubt. In a Genizah fragment, T-S. Collection, I found the following remark by a commentator on the Talmud, who must have lived a short time after Rabbenu Nissim, as he knows neither Alfasi nor Rashi: פירש אותם רבנו ניסים זצ"ל בחבורו שקראו מפתאח ייי המחובר בלשוו ישמעאלי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This fragment begins in the middle of the Responsum with the words : כאלו יצא כיפה הכין. Thereafter it is complete until the end, which follows: דעות אחיר' ויש בוֹ דברים אחרים אלא שפתרון דברין אלו כמו שפירשנו ולא חם ושלום דבר שיש בו דימוי ליוצרנו יתברך וישתבח ויתפאר ויתנשי ויתהדר ויתעלה ויתקלם שמו של מֹלֹך מֹלבֹי המֹלבֹים הק"ברה קא . . . להא מברך שמים . . . . ועל הגבעות ..... אומ ברא ...... אמו הנך לאו עושה בראשית ננהו וכו' זה פֿירוֹשׁ שלשמועה זו קאֹ סבר אביי שראוי שפול......שיה....ולומר על הזוקין ועל הזועות ה... א ... ועל המופרחת ועל הברקים ועל הג ... א ... ועל המופרחת הוא אומ' ברוך שכוֹהוֹ מוֹא עולם וברוך עושה בוֹאֹשִית: ורבא סבר שאין ראו לעשות כין אלא ש... ושיש כהראשונות בכלל של... ואין שניות עם הוֹאשׁוֹנוֹת כשתמצא אומ' על הזיקין ועל הזועות ועל הרעמים ועל הרוחות ועל הברקים אמ' רצה לברך ברוך עושה בראשית יכול הוא ואמ' רצה לברך ברוך שכוחו מלא עולם יכול הוא אבל על ההרים ועל הגבעות ועל הימים ועל הנהרות ועל המדברות אין יכול לברך שכוחו מלא עולם. That Rabbenu Nissim made use of this Responsum of Rabbenu Hai on anthropomorphisms in the Talmud is proved also by his essay on the subject published by Geiger, in Heilberg's נימיני נימינים.

Attention should be called to the fact that Rabbenu Nissim's reading of Berakot, 59 b-60 a, was essentially different from ours. Notice especially the difference he makes between אין לו עכשו כווצא בהן and שאין לו עכשו כווצא בהן. Maimonides, ה' ברכוח, X, 2, seems to have had a similar reading in his text. Comp. also the reading of MS. P in Rabbinovicz, ad loc.

### (Leaf 2, recto.)

דתרויהו סבירא להו קנה וחזר וקנה דברי הכל אין צריך לברך 1 ואיכא דגרסי בלשנא בתרא מכלל דתויהו סבירא להו קנה ויש לו דברי הכל אין צריך לברך כגון מאן דגרסי ב והאי דקא מיפלני להודיעד בוחו דר' מאיר וכל אימת דאתית לשוויה להא מותיבי להאי שמעתתא לר' יוחנו ולמימר הוא מפריה לא הא סל' דע' שמעתא לדילנא כל עיקר וכדמשוית ליה לקושיא ולפירוקא לרב הונא סליקא לה שמעתא ולא קאים בה מידעם ' והכין חזינא דמבעי למגרם בשלמא ללישנא קמא רב הונא כר' מאיר ור' יוחנו כר' יהודה אילא ללישנא בתרא ר' יות' כר' מאיר רב הונא דא' כמאן אמ' לד רב הונא הוא הדין דאפילו בקנה וחזר וקנה נמי פליני והאי דקא בו מיפלגי ביש לו להודיעד כוח דר' יהודה והכיו פירושה בנה בית חדש או שקנה כלים חד'3 דתנו ברוך שהח' קאמ' רב הונא הני מילי בזמן שאין לו בהן שהיה עד שקנה נחוהליה 1 זמן כיוצא בהן יומו לא יומו ברכה אבל אם יש לו כיוצא בהו לא יומו ברכה מינו זמן ברכה לפיכך אינו זמן ברכה ....... 20 וֹר יוֹחֹנוֹ אֹמ׳ אֹפִילו יש לו כיוצא בהן כיון שקנה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 59 b-60 a. and is to be cancelled. שחיה ער שקנה בתהילה?

 $<sup>^2</sup>$  = דעה איז ; but דעה is out of place here,  $^3$  = חרשים.  $^4$  Text corrupt ;

## (Leaf 2, verso.)

חדשים זמן הוא שטעון ברכה ובהדיו עניאנא פלוגת דר' מאיר ור' יהוד' ופירוש לישנא בתרא קאמ' רב הונא כי חייבתיה מתניתיו ברכה בזמו שהוא תחלת קנינו שהיה והגיע אליו אבל אם קנה 5 פעם ראשונה כיון שקנה פעם שנייה חדשים צריך לברך ומדקדקי רבנן בלישנא קמא יש לו דאי הוה סבירא ליה לר' מאיר שאם קנה פעם אחת באותן הכלים אה על פי שעכו מאו מרשותו 1 אין צריך לברך על השנים לא הוה צריך למימר 10 ואין לו כיוצא בהן אילא היה מגיד כוחו שלטעמו ואומר אם קנה כיוצא בהן פעם ראשונה אפילו עכשו אין צריך לברך ומדלא קאמ' הכי שמע מינה ר' מאיר מודה שאם קנה וחזר וקנה כיון שאין לו עכשיו כיוצא בהן צריך לברךי בתרא בתרא ולפום הכין כיון דאיתמר לישאנא בתרא פלונתא לענין קנה וחזר וקנה איכא לאקשויי בשלמא ללישנא קמא רב הונא כר' מאיר דאמ' קנה ואין לו כיוצא בהן ור' יוחנן כר יהודה. אילא ללישנא בתרא ר' יוחנן כר' יהוד' דאמ' 20 קנה וישנן לו וחזר וקנה אחרי כֹן צֹריֹדְ לֹבֹרֹדְ רב הונא דאמ׳ כיון שקנה פעם אחת אין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read שעכשיו יצאו מרשותו.

### XXXV.

Fragment 2669-MS. Heb. d 47, f. 3 a-3 b of the Bodleian, written in Syr. square characters, 8vo, vellum-is the introduction to a Responsum by Rabbenu Hai addressed to Rabbi Judah Alluf of Kairwan. Of the Responsum itself not a line has been preserved, and even of the introduction the beginning is missing, and also a few words at the end. It is unique in more than one respect—as to length, as to style, and as to contents. The first twenty-four lines are Paitanic in form, each hemistich ending with the syllable ... Then comes the name of the addressee, and the following eleven lines are in prose. Though Rabbi Judah was a man of worth and eminence, yet it cannot be denied that the terms applied to him and his father in this letter go to an extreme of extravagance unusual even in an Oriental writer. Obviously, we have before us a last desperate effort to maintain the interest and allegiance of foreign supporters and patrons of the Babylonian Academy.

## (Recto.)

ויגביה מצריך ב מעוני וחסרה ? וביתך להאמן בממשלת שררה ולא ישבת עדי נצח כבוד כסא ומנוהרה, ותפרוין ים יציפינה מוגם קוצרה ואביך גבירנו אדון עמו ופַלְרָה יְ יחייהו אלוינו ז וכל סברו ומהרה יהי הבלו במנעמו וחלקה לו משופַרָה, ולנצח עדי סלה בריתו לא ינארה ז ויצפין לו להקיצו פעלתו ומשכורה, ויך צרו בכל עצר בצרעת ממארה ולהפילה באר שחת למי תפונה ° ולמדורה, ובו יתברכו גוים בתוגרמה וקדרה אשר חסדו עלי הכל כאיד עולה וקיטורה, לרוח כל שמניהו בְּמּוֹ יְרָה אהלות מר וקנמון וכל אבקה מתומרה ", וטובתו גדולה היא ורבה מושערה " ומי יחקר תהלתו ומי ממנה ° ונכפרה, והוא נותן בלא שאלו וגם לבזור יד פקרה 10 זהב אלף במשקלו בעיניהו כמו גרה, וככרים ניאת אלף לפניהו כאיפטרה והוא מלך לכל נדיב עלי כסא ובקתדרה, וכל צו לפניהו כאמה לא ממירה וכל אווה עשה חסד 10 אשר נודע בכל דירה, אשורו אחזה רגלו והשרה ונגדו כהתה ידו "ו וגם בושה וחפרה, הכי כל נחלת יקר בכל . . . מפוזרה אגודה לי אגודה בו וגם עלי מַחורַה אבל מהם הכנתי לפי שעה ואזורה ז למאלף כבר אחד וממאה ככושרה כו ואמרתי צרפתיה נו זקקתיה ותטהיבה נו למאלף במאזניה משוקלת ובשרד מתוארה, וחוגה היא כבמחונה ובמגרה מגוררה בעת צהר 14 החישתי 15 עדי ערב ונגמרה, ונמתקה לפי כרבש ונמלצה ושנרה 16 ועם עסקי ורב שיהי וכי ליבי סחרחרה, הגיגי באמרו פי כמחנבא

וחוברה

<sup>1</sup> In the Talmud synonymous with 5122. <sup>2</sup> Perhaps וצרה.

<sup>&</sup>quot; Read קוצרה; היצרה, "and yet it is too small."

ל Comp. 'Aruk, s. v. סלהרין.

<sup>6</sup> Read men. 7 From מרכיר ; in Talmud מהמרה.

<sup>&</sup>quot; = משער from משער, "estimate."

<sup>11</sup> Read 'T'. וכל אויו לעשות הסר 10.

ירי Read ירי. 12 Comp. 'Aruk, s. v. כשר. 13 Read בוקר = בהר 11 רבשר. 13 Read בוקר = בהר 11 רבשר.

<sup>15</sup> Read ההישוהי. 16 Comp. Mishnah, Berakot, V, 5.

### (Verso.)

וֹבְשׁיֹר שוררה והם לבו <sup>1</sup> להרהרה, ..... לכל חכם וכל סופר ולקשרה .... לחקה בעט ברזל ועופרה <sup>2</sup>, עלי שורי <sup>3</sup> לחרשה בצפרן ושמירה <sup>1</sup> ולפרשה לפנימו לעינימו כקיטורה, בפיהמו לשומה לערכה כדברה לתלף <sup>3</sup> את שעריה בסמנין במְסוֹרָה, לכל רוֹבה <sup>3</sup> להסדירה כפרשה ואפטרה 5 קרא אתה בכל שבת וכל חדש קרא מקרא, ותְּכָּתַב וֹתִשְּׁמֵר לדוד אחר ועם נברא

והנה פה אפַיְקָה ואחתמה ואצרה, בהתחלת בשם הטוב וכן אחתם ואומרה יהודה מחמדינו שהוא אלוף וראש סידרא

ואלו אמרנו מאה אמרות כזאת פעם אחת לא הגענו אחת מני אלף מאשר אל לבבנו אבל כאשר חפצנו כן יעשו חברינו ותלמירינו ומאהביני אשר שם וִילְמֶדי וְיְלַמֶּדוֹ את זאת ויוציאוה למרחוק יהי רצון שתנחיל עולמות כמנונה בכת' להנחיל אהבי יש ואוצרותיהם אמלא. והנה סבבה בבל כולה בין כל מביניה וכל פקוחי עין לראות ולהגות בה ועד אשור וסוריא הגיעה ועד עילם ופרס וכלם תמיד שומעים תמיד "ראש סידרא נט' רח" מפינו ולא זר ולא בעיניהם כל שבח אשר ישובח כי אם נכוח עדיהם כדבר דבור על אפניו המקום יזכהו להוסיף חסדים ומעשים טובים אשר ההלתו תעמד לעד תלך ותוסיף ופרקליטיו לא ידומו כענין שנ" ואל תתנו דמי לו עד יכונו ועד ישים את ירוש' תה" בא" ואת אור

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read הם לבי, "my heart desires;" המה = המה. Comp. Jer. iv. 19. הם לבי would be out of place here.

<sup>6</sup> Comp. Tamid, I, I. <sup>7</sup> Comp. the last Mishnah. <sup>8</sup> קיָיד ? ? קייניד פייניד ידומנא ?

## XXXVI

Fragment 2680-MS. Heb. d 34, ff. 89-92 of the Bodleian, written in Syr. Rabb. characters, 8vo, vellum-contains seven Responsa, some of them in incomplete form. In the margin the second Responsum is numbered twenty-six, and four is numbered as two, and six as three. As the handwriting is uniformly the same throughout, these curious discrepancies can be accounted for by the fact that the subjects dealt with in the Responsa were of so diverse a character that the compiler divided them into groups according to their contents. No two leaves of the fragment being continuous, there is no way of telling the extent of the collection originally. But the circumstance that these Responsa are all to be ascribed to the same Gaon, in all probability Hai, as will appear later on, is a guarantee that the number of missing leaves cannot be excessively large.

2. The concluding lines (16-22, leaf 1, verso) of the second Responsum give the name of the addressee, Rabbi Judah, Resh Kallah, undoubtedly Rabbi Judah ben Joseph of Kairwan, the well-known correspondent of Rabbenu Hai, as has been noticed by Dr. Cowley in his Catalogue. As to the subject-matter of the Responsum, it is the Gaon's view concerning the difference of opinion between Rabbi Johanan and Resh Lakish in Pesahim, 37 b.

3. Of this Responsum the beginning is missing. It is found also in Harkavy, 27, but there the question put to the Gaon is not reproduced. From the Responsa preceding and following it in the Harkavy Collection, we may infer with certainty that it should be ascribed to Rabbenu Hai

as its author. This assumption has been made by Harkavy, as well as Müller, Mafteah, 240.

4. The fourth Responsum, the end of which is missing, is identical with \( \tilde{\nu}''\tilde{\nu}, 83\) b, 29, where it appears anonymously, as it does in our fragment. As in the case of the previous Responsum, so here, the fact that it is preceded and followed by Responsa belonging to Hai, suffices to establish its authorship.

5. This Responsum, the beginning of which is missing, is identical with ממ"מ, 133. In the latter collection, however, the question as well as a part of the answer are missing, so that we are only now in a position to become acquainted with the contents.

6. The sixth is identical with מ"נ", 134, and הש"ר, II, 32, and as Müller, in his note, justly observes, it deals with another possibility of the very case considered in

the previous Responsum.

7. The seventh Responsum, of which both the beginning and the end are missing, has preserved the question in part, and the answer in part, of the Responsum in Harkavy, 18, where only the answer appears. The portion that has reached us enables us to fix its exact date; comp. leaf 4, recto, line 20. It is probable that npc., the place whence the Gaon was addressed, is identical with Barco<sup>1</sup>, in Italy, which would establish the fact that in the time of Hai a connexion was kept up between Italy and the Babylonian academies, and would corroborate the facts conveyed to us in the superscription to a collection of Responsa, above, p. 57.

<sup>1</sup> Comp. leaf 4, recto, line 5. That it is a town in Christian Europe is proved by the use of the era anno mundi, at this period current with Jews in Christian Europe, while the Seleucidan era was current with the Jews in Arabic countries. Comp., however, Saadyana, 114, top, which would seem to indicate that it is in Egypt.

(Leaf I, recto.)

ליה ומתח להון לידיה לעיל כמאו דקא מסיק זתים ואי מיתחזי לן נגע דיליה דינינו ביה ואי לא לא כוולולינו ביה ולא אכפת לן בגויה והינו דתנן 1 במוסק זייתים-ואו האוי נגט באישה בבית השחי חזיינו לה כמאו דקימא ומתחא ידה ואורגת בעומדין ואי מתחזי לו נגט דילה דיינינו ביה 2 ואי לא מתחזי לו נגע דילה לא מולולינו בה ולא סו מצרכינן לה למישלח מאנה ולא מזלזלינן כה ולא אכפת לו בנגעה: ואו האוי נגע דילה בסביבות בית הערוה חזיינן לה כמאן דיתבא וקא מינקא ברה ואו מתחזי לו נגט דילה דיינינו ביה ואי לא בה לא איכפת לן בגויה ולא מולולינן בה והינו דתנו 1 והאשה כאורגת וכמניקה את בנה וקאמרו נמי בדוכתא<sup>3</sup> ממאה בית הסתרים לא מטמיא <sup>1</sup> ושאלת נוהגין במקומנו ב"ו 20 לוקחיו סמידא ולשיו ליה שפיר ועבדין ליה בטיננא במשחא בתר דמצמק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Negaïm, II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read בדוכתא אחריתי.

 $<sup>^{2}</sup>$  ביה refers to נגין and not to אישה.

<sup>4</sup> Niddah, 41 b; the quotation is not literal.

### (Leaf I, verso.)

מישחא עבדין לישא וקודין אותו ספנג מאי מבדכין עליו דאית מאז דאמ' בורא מיני מזונות ולבסוף מעין שלש ואית מאן דאמ' המוציא ז וחזינא דכתבת שלשיו אתו וכתבת עבדיו לישא ולא כתבת מה יעשה ממנו ולא כאיזה יעשה אבל זה כלל גדול לומדינו 1 רבותינו שכל מטשי אלפס היכא דהרתיח ולבסוף הדביק סו לדברי הכל כתנור דאמי וחייב בחלה ומברד עליו המוציא ואם הדביק ולבסוף הרתיח פלוגתא דר' שמע' בן להיש ור' יוחנן 2 דר' שמעון בן לקיש אמ' פטור מו החלה ולא מברד עליה המוציא ור' יוחנן מחייב ליה בחלה ומברך עליה המוציא והלכה כר' יוחנו 3-ואתה נכבדנו מרי ורב' יהודה ראש כלא נטרך רחמ' דשאלת איליו שאילתא יהי רצון שיפתח 20 הק"בה לבך לתורה כפתחו שלאולם וכל מה שישמעו אונד יהיה כמום בלבך ותזכה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read למדנו. <sup>2</sup> Pesaḥim, 37 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp., however, Alfasi, ad loc., and אשכול, I, 40.

# (Leaf 2, recto.)

וטוד כשבאתה ונתוטדנו שנינו וישבתה טמי במדינה כמה חדשים ולא הזכרת לו דבר בחיי אבי' ולאחר מיתתו ולא עוד אילו שמעתי ממד דבר כשהיה אבי קיים הייתי מרבד עם אבי ויעמידך על חשבונד ועכשיו באת לתבעני והרי ספר חשבונות שלאבי מצוי ויש לו עליך הוצאה וחשבון אמ' לו ראו' כשהגיע כתביך אלו נתביישתי ולא רציתי לביישר ולהכלימד ולומר לד שקר דברת עלי וכן כשנתועדתי עמד לא בישתיד ושתיקתי לא היית משום שרציתי במה שטשית כי אני לא כתבתי ולא צויתי לד אף לא רציתי במה שעשית והחשבון שלאביר עלי אני מכיר במקצתו-ילמדנו אדוננו גאון כיצר הדין אם יש בטענותיו שלראובן ממש אולא · כך ראינו כי כיון שהיו ראו' ושמעון נושאין ונותנין באגרות שכותביו זה אל זה ומנהגם היה שכשיכתוב ים אח" אל שמע' לתת דבר יתן שמע' ככתבו ואין מחאת<sup>1</sup> ראו' על שמע' מו הדרד הזו אלא אגרותיהם חשובות כדבריהם ושמע' טועו שהגיע כתבד אלי לתת לאביד וראו' אמ' לא כתבתי אליך לתת לאביך הרי זה הדבר דומה כאילו שמע' אומר אמרת לי לתת לאבי וראו' או' לא 20 אמרתי לך לתת לאביד והדיו על פי כך שישבע שמ' שהגיע אליו כתבו שלראו' שאין בו ספק לתת דמי 'הפרקמטיא לאביו כשם שאלו אמ' שמע' אמר לי ראו לתת לו ונתתיו לו במאמרו נשבע ונפטר כן כשאומר נתתי לאבי בכתב ראו' ונשבע ונפטר וזה כשם 25 שאלו אמ' החזרתי לך נשבע ונפטר כמה שאמרו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same reading in Harkavy, but מהאה, "protest," does not give a satisfactory sense.

# (Leaf 2, verso.)

חכמים רב פפא משמיה דראבא אמ' הלכתא המלוה את חבירו בעדים אין צריד לפרטו בטדיח י ראו' שהיה לו אצל שמע' מנה או שנתו לשמ' מנה ואמ' לו היליכי ללוי השלחני ולא אמ' לו מו לו בפני עדים לאחר זמו נתועד ראו' עם לוי שאלו אם הגיע אליו המנה אמ' לו לא הגיע אלי כלום הלד ראו' אצל שמע' ואמר לו שמעון כבר נתתיו לו ביני לביני אמ' לו ראו' היה לד לתת לו בפני עדים לחקוני שדריך ולא לעוותי אמ' לו שמע' אחה 10 לא הזהרתני מלתת לו ביני לבינו ועוד שיש הפרש בין שלחני מלזלתו שמנהג בני אדם לתת לשלחני ולישא וליתו עמו בלא עדים ואני עשיתי כמנהג בני אדם ילמדנו אדוננו מצד הדין אם יש הפרש בין שלחני לזולתו אם לאו-כד ראינו בו שאם לא צוה ראו' את שמט' לתת את המנה ללוי בשני עדים אין שמע' חייב לתת לו בפני עדים ואין הפרש בדבר זה בין שלחני וביו זולתו ואם אמ' לוי לא נתו לי שמע' כלים נשבע שמע' שנתתי לו ונפטר דאמרינו 2 אמ' ראבא אמ' רב 20 נחמן אמ' לשניים צאו וקדשו לי את האשה הו הו שלוחיו הן הן עדיו וכן בגירושין וכן בדיני ממונות ולענין דיני ממונות אמרינן מאי קאסבר אי קא סבר המלוה את חבירו בעדים צריך לפרעו בעדים הני נוגעין בעדותן ניהו באי אמר' דלא יהביינן ליה אמ' להו

<sup>2</sup> Kiddushin, 43 a-43 b.

1 Shebu'ot, 41 b.

# (Leaf 3, recto.)

משידיו עליו וצוה ככותב על עירותו וכששנינו זה פיסל עריו שלזה וזה פוסל עדיו שלזה דברי ר' מאיר הרי שנינו וחֹכֹמֹיםׁ אֹוֹמֹ' אימתי בזמו שמביא עליהן ראיה שהן קרובין או פסולין אבל אם היו כשיריו אין יכול לפסלו ואפילו לר' מאיר הא קא מתמהו רבנו ה ואמרו <sup>2</sup> אמ' ר' שמעון בן לקיש פה קדוש יאמר דבר זה ומפקינו ליה אנפא 3-לפיכר זה שנאמר בשאלה כי הכז הגדול אמ' בציבור אתם יודעים כי פ"ל לאו בר עדות הוא ומה שנאמר וכל הקהל מרננים על העדים צריך הדבר להברר במה אינו בן עדות ואם נמצא טליו פסול אפילו כמה שאמרו בל שאינו לו במקרא סו ולא במשנה ולא בדרד ארץ אינו מו היישוב אמ' ד' יוחנו ופכול לעדות יוכל שכן דבר קשה מזה אם נמצא על העד שהוא מן פסולי עדות ומקובלת עדותו של עדי הבי הגדול במה שאמרו חכמ' אמ' רב יוסף אמ' על תונוה בין הבנים נאמן ונוטל פי שנים ולהעד מפי ראובן לבנו זה על . . . . . וֹוֹה כֹמוֹ שׁאֹמֹ׳ השביע עליהן חמשה פעמים חוין לבית דין ובאו לבית דין והודן פטורין כפרו חייבין על כל אחת ואחת השביע עליהן חמשה פעמים בפני בית דין וכפרו אין חייבין אלא אחת אמ׳ ה׳ שׁמֹשׁ׳ מֹה מֹשׁם 20 הואיל ואיז יכוליו לחזור ולהודות " וֹמֹסֹקֹאֹנֹא דשמעתא <sup>8</sup> שבועה בין בבית דין ובין שׁלְא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin, Mishnah, III, 1; Gemara, ibid., 23 a.

 $<sup>^{2}</sup>$  Sanhedrin, 23 a, 24 b.  $^{3}$  = מוקימנה בנמה אוקימנה ; comp. Harkavy, 33.

<sup>4</sup> Kiddushin, Mishnah, I, 10; Gemara, ibid., 40 b. 5 Kiddushin, 40 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Batra, 128 b? <sup>7</sup> Shebu'ot, Mishnah, IV, 3; Gemara, ibid., 31 b.

<sup>8</sup> Shebu'ot, 32 b.

# (Leaf 3, verso.)

בבית דין ואשר אמ' הבן הקטן לעד בצוארך הדבר תלוי אין מוסיף בדין ואין גורע ממנו אלא אם לא נתקיימה העדות אין דבר זה מקיים אותה ואין עדות מקובלת עליו בשביל דבר זה ואשר חייב הדיאן את הבן הקטן שבועה כך הוא הדין 5 אם לא נתקיימה העדות לגדול בבכורה אין לו להשביע את אחיו עד שחולקיו את נכסי אביהו וכשחולקיו מקריבו לבית דין ואומ' לו כך וכך יש לי בידך חלק בכורתי וכשיאמר הלה איז לך בידי כי איני יודע שאתה בכור מתחיב שבועת היסת משום דאיכא דרארא דממונא וכך הוא נשבע כי לא פקדנו אבא ולא אמ' לי ואיני יודע כי זה בנו בכורו-וכתוב זו אחרי כן סמך לשאלה זו ועוד היה להם חצרות רבות אמר הגדול אם תרצה שתתו לי החצרות הטובות בחלקי או תקח בחלקך בכל חצר וחצר שליש ויפסיד עליך ואמ' הקטן אילו הייתה חצר אחת הייתי לוקח או נחלוק ועכשיו הם חצירות 15 הרבה אני חלקי מועט יפסד עלי ואתה שני שלישים לא יפסד עליך ואני לא יתם ° לי שאקח שליש החצר יפסד עלי הרבר ובין החצירות שבקש הגדול ליקח ובין האחרות 3 דמים הרבה ביותר ואמ' לו הקטן הם חצירות הרבה מהם במקום טוב ומהם במקום רע יש לי שאקח ואמ' הגדול אם תקח 20 אילו שאמרת 4 או שתקח חלקך בכל מקום יורנו אדונינו גאון שורת הדין-וכך ראינו כי אף על פי שאחד לוקח חלקו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In מ"ומ as in תלוי, 133: בטורה . . . הלוי <sup>2</sup> Read יהכן as in הש"ר, II, 32.

<sup>!</sup> החצירות : 134, גמ"ומ <sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read מאמרה; "whether you take those houses of which I spoke or you, take your part in each house."

(Leaf 4. recto.)

כבר מכרתי לו זה הקרקע בדמים כד וכד ביתר על דמיו שהיה הקרקע בזול והוציא עלו מאה בדמיה לאחר כך באה שמוטה על הבו הגדול שנפטר בברקה 1 וחיי לרבנו שבק ויש לו בת עמד בעל הבת על דודה ואמ' יש לי ירושה בחצר מחלק המטורף ועוד הדבר ידוע שלא הניח הזקן חצי החצר שלא כתב אותה לאשתו במתנה סו אלא כתב אותה לחותנו ומצא אנשים שאמרו שמענו זה הדבר וידענו ויש לדבר זה קרוב לששים שנה וטענה האשה ואמרה הוציא מתנת חותנד אנירו אילו העדים ראינו שני בו כתבים אחד מתנה ואחד כתובה ולא אמרו הזמן אילא אמרו יום שנכנסה על בעלה ואמרה האשה אין אני יודעת מזה הדבר כלום ועוד היה אבי חטוב 2 וכתב כתובתי קודם כניסתי וזמן הכתובה 20 בשנת חש"ינ 3 ואלו העדים לא ידעו כמה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. introductory note.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read חבוף, "hasty."

<sup>&</sup>quot; = אלפים ותש"יג, 4713 A.M., 953 C.E.

## (Leaf 4, verso.)

שנים היה להם באותי הזמו וטרערה בת הֹנְדוֹל ואמרה שמכרה בבת אחת וֹהֹלה אומרת שלא יתבו מכירת הקרקט אלא בבת אחת יורנו ארוננו גאון 5 איד שורת הדין בזה-אם כן כאשר פורש בשאלה זו כך ראינו שאם יסוֹם הדבר כי ראובן כתב חצי החצר לבת הבן הגדול כמה ששנינו 2 נכסים שיש להן אחריות נקנין בכסף ובשטר ובחזקה סו ואמרינו עלה " אמ' שמואל לא שנו אלא שטר מתנה ואפעלפי שאין השטר גוֹפֹו מצו אלא אם העידו שנים שראו שטר מתנה נכון שוכה בו הבו הגדול מאביו הרי זו עדות נכונה אילא שצריד בדברי העדים אם העידו 15 בי ראו את השטר המזוכה כמה שפירשנו למעלה בשעה שהיו גדולים הרי זו עדות קיאמת אבל אם הם 4 קטנים היו בשעה שראו את השטר

נ = בת הבן הנותל  $^2$  Ķiddushin, Mishnah, I, 5 ; Gemara, ibid., 26 a.  $^3$  Kiddushin, 26 a.  $^4$  Harkavy, 18.

## XXXVII.

Fragment 2669-MS. Heb. d 47, f. 451, Bodleian; Syr. cursive characters; 4to, vellum - contains four Geonic Responsa. It is a remnant of a large Geonic collection, as the third and fourth Responsa are numbered 442 and 443 respectively. The name of the Gaon is not given, but we may assume with a high degree of certainty that they are the Responsa of an authority in Pumbedita. assumption is based on the statement found in our fragment, recto, lines 25-6. The Responsum hands down the Gaon's view with regard to 238, agreeing with the view of Rabbenu Hai, as given in Harkavy, 93, who supports his opinion by reference to the Geonim of Pumbedita, כנהגא דאבהתן. the other hand, we know that Saadia and Hilai (Harkayy, 90 and 93), as well as Samuel ben Hofni, the contemporary of Rabbenu Hai (עמור, I, 4e), hold the opposite view. Thus it hardly admits of a doubt that the Responsum originated in Pumbedita, though we cannot attribute it to Hai himself on account of peculiarities of style different from his.

י Fol. 44, in the same hand, is a part of an abstract of בה"כ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also the Geonic Responsum quoted in Pardes, 24 a.

## (Recto.)

היינו אומרין כיון שאין לו קרקע להחזיק בו אינה נוטלת הזהובים אבל עתה כיון שקנו מידו במתנה הזאת היא קונה אותה בחליפין ולא נצרך לחפש אחר הקרקע הולכך ראובן זה לשום כל מה שהיה לו בעית כתיבת השטר בין קרקעות בין מטלטלין ובגדים וסחורה וכלי תשמיש וספרים וליתן מהן שיעור דמי הזהובים האלה לכלתו זאת ואם יספקו ויהיו כשיעור דינרי . . ש . ואם יחסרו ישבע בגזירתא ויטול ספר תורה על כתפו וינדו בשמו על כל מי שהיה לו בעת נתינת השטר הזה קרקע או מט"ל משוי פרוטה ולעילא זולתו מה שהודה והוא כופר עתה ויאמר אמן וקודם שישביעוהו יאמרו לו הוי יודע שלא על דעתך אנו משביעין אותך אלא על דעתנו ועל דעת בית דיו ויפסיד הנותר-ואיו על האשה הזאת שבוטה בזה הטניו ואינה יכולה להשבע על כל מה שהיה לחמיה בעת כתב לה השטר אבל אם יש עדים יודעין יריעה ברורה כי היה לו לראובן בעת כתיבת השטר דבר ידוע קרקעות או מט"ל כשיעור יס סכום הזהובים הכתובים בשטר לא נשביע את ראובן אלא נכופו ונחייבו ליתן לה הזהובים בלי חסרון ועליה להביא ראיה ברורה ואם תביא עדים ויעידו בפנינו כיאות תטול ממנן ואם לא תביא עדים בדבר ישבע הוא ויפסיד הנותר מסכום הזהובים אבל התכשיטין והבגדים וכלי כסף וזהב ומצעות וכל כלי תשמישו הבית אשר הביא ראובן לכלתו ואמ' לה 15 החתן שלי הם ונטלום אחר זמן בערמה אבי החתן ואמו ואחיותיו למען יסתירום ואחרי כן אמרו לה שלנו הם אין ממש בדבריהם וחייבין להחזירם למקומם ולעמוד בדין עמה ואם יהיה להם ראיה ברורה בכולן או במקצתן כי להם הם וכי שאולים היו בודאי יחזרו ויטלום לכולן או לאשר תעמוד בו הראיה ואם לא ימצא להם ראיה בכד תטול האשה מהם כתובתה ומניין שחייבין האב והאם והקרובין האלו להחזיר את אשר לקחוהו בערמה ולעמוד 20 בדין כי כן אנו אומרין 1 ההוא שותא דהוו קאמינצא עלה בי תרי האיי אמ' דידי והאיי אמ' דידי קדים חד מיניהי מסרה לפרהבניא" דמלכא אמ' אביי יכיל למימ' אין מסרתי ודידי מסרי אמ' ליה רבא כול כמיניה אלא משמחינן ליה עד דמהדר לה וקימין מרויהון בדינא והרי נתברד לנו כי לא יתכן לנותן מתנה לחבירו מטבע כסף בשטר כי אם בכתבם על גב קרקע שהוא יכול להחזיק בו וכי כל זמן שכותב לו מטבע של כסף על גב מה יכול להחזיק בו לא יקנה המטבע ההוא וכי הכותב הרשאה לחבירוֹ עֹל קרקע בארץ ישר' שאינו ידוע ואינו יכול להחזיק בו נעשה שליח ואינו קונה לֹא קֹרֹקֹעׁ ולא מטלטלין ואשר שאלת ומה הפרש בין הכוֹתֹב מתנה דינרין ו.... ממונו לכותב מנכסיו או מכספו מה משתעבד לכל אחד דע ° כי יש בניהם חלוֹק הֹקְרֹקְעוֹת והמט"ל והעבדים וחזהב והכסף וכל דבר זולתי השטרות שאין גופן ממון הרי הין 30 בכלל לשון נכסים הקרקע והעבדים והזהב והכסף וכל המטלטלין...... ואם יאמר .... כספי אינו לוקח אלא מדמי כספו חומצא לו כל

(Verso.)

הכספים בלבד ומהם ראוי להשתלם הדינרין ת"מב ואשר שאלת ומה הפרש בין כותב מתנה ולא היה לו כלום ואחרי כן באו לידו והגם בידו לקונה ומכר והוריש וכבר הקדמנו כי הכותב לאחר לא יקנה מקבל מתנה אלא ממה שהיה למקנה בעת ההקנאה בלבד לפיכך אם לו 1 היה לו בעת ההקנאה כלום לא יקנה ואף על ז פי שקנה נכסים אחרים והנם בידו וכל שכן אם קנה נכסים אחרי כן ומכרם והו' מתנה והורישם שאין לו כתב° לו מתנה להשתלם מאומה והכלל הכולל את כל אלה הוא אשר הקדמנוהו ואמרנו כי בשטרי מתנות לא יכתבו דאיקני ואם יכתבו לא יועיל כלום לפי שאין אדם מקנה דבר שלא בא לרשותו אבל בשטרי חוב כותבין דאיקני וישתעבדו כל הנכסים שיקנה הלווה אחרי כן להשתלם מהן וסיד הלואתו ואו' אפילו קנה ומבר או הוריש יוציא מיד היוריש ומיד הלוכח נחלות ת"מג וש"א היו מוחזקין בו שהוא בכור ואמר אביו על אחד וכול" כן אנו גורסין " שלחו ליה בני אקרא דאגמא לשמיאל ילמדנו רב' היו מוחזקין בו שנות בכור ואמר אביו על אחד שהוא בכור מהו וכיון שנסתפק לו מר שמוא' ההלכה כרי' שאטר יכירנו לאחרים מיכן אנו' ר' יהודה נאמן אדם לומ' זה בני בכור וכישם שנאמן אדם לומ' זה בני בכור כך נאמ' לומ' זה בן גרושה ובן חלוצה או הלכה כרבנן דאמרי והכמ' אומ' אנו נאמן שלח להו כותבין הרשאה זה לוה ואמרינן בשלמא לר' יהודה דאמ' אב נאמן הני דכת' יכיר ומסיע ליה קרא אילא לרבגן דאמרי אין נאמן למא לי יכיר פרקינן אדעתא דרבגן ואמרינן רבגן מוקמי ליה ליכיר דכת' קרא בצריך הכרה שאינו ידוע ולא מיחזק והאיי כיון דלא צריך 20 הכרה ומוחזקין בו שהוא בכור אין נאמן אביו לומיר על זולתו שהוא בכור הדרין ואקשינן לרבנן אי בצריך הכרה למאי הילכתא אי אמרת למיתבא ליה פי שנים לא יהא אלא מתנה בעלמא אטו אחר מילא יהיב לי מתנה למה לי למיכתב יכיר ושנו רבנן אית הפרש בין בכור למקבל מתנה דאילו מקבל מתנה לית ליה למישקל אלא בנכסים דעידן עדות דמתנה דקיימא לן אין אדם מקנה לחבירו דבר ים שׁאֹנֹו ברשותו ל ולא יכיל למשקל מידי מן נכסים דנפלין לאב מן עת עדות ועד בה שולו ברשותו לא יכיל למשקל מידי מן עֹת מֹוֹתוֹ ואי לו בכור שקיל מנכסים שנפלו לאביו מעת הכרתו ועד עת מותו וֹכֹיר צֹרוֹכֹא לר׳ מאיר דאמ׳ אדם מקנה לחב׳ דבר שלא בא לעולם כד הוי אב גוכם וֹאִינוֹ יבוֹל למיהב מתנה ובכור שקיל בנכסים שנפלו לו כשהוא נוסם ואף על גב ... רבנן ° הלכה כר' יהודה דקאטרינן ° שלח ליה ר' אבא לרבי יוסף בר חיא 30 הֹאוֹמֹר עַל הֹינוֹק בין הבנים נאמן ור' יוחנן אמ' אין נאמן ומתרצינן האומ' על תינוק

בֹין הֹבֹנִים בֹבוֹר הוֹא נאמן כר' יהודה ור' יוהנן אמ' אין נאמן כרבנן וֹאמֹרינן הלכתא אפמע אל. <sup>2</sup> Read מתכולה. <sup>3</sup> Baba Babra, 127 a-b. <sup>4</sup> The expression used by the Gaon is not exact, he really meant ברשיהו אול ברשיהו and not הבר שאינו ברשיהו הוא ברשיהו הוא ברשיהו הוא ברשיהו הוא הוא ברשיהו הוא הוא ברשיהו הוא הוא ברשיהו ברשיהו הוא ברשיהו ברשיהו ברשיהו הוא ברשיהו בר

## XXXVIII.

Fragments 2760, MS. Heb. d. 48, fols. II-I2; and 2826, MS. Heb. d 63, fols. 62-73, Bodleian; Syr. Rabb. characters, 4to, paper. These two fragments are written in the same characters, on the same kind of paper, with the same ink, and the same number of lines to a page, and also the contents prove that they actually belong together. Fols. 62 and 63 of Fragment 2826 form a part of the Responsum on fols. II, I2 of Fragment 2760, though there is a gap between the two parts. We shall first consider Fragment 2760, in connexion with fols. 62 and 63 of Fragment 2826, leaving fols. 64-73 of the latter fragment to be dealt with separately.

The fragment under examination contains fifty short explanations of the treatise Shabbat, the first of them of a passage on fol. 3 a, the last, on 57 a. Obviously the fragment is incomplete, possibly to the extent of a quire of two or three leaves, which must have covered the text of Shabbat between 8 b and 17 b. There is, of course, no telling whether the commentary did not run on after 57 a to the end of the treatise, as the last explanation preserved breaks off in the middle. Nearly all the comments are brief, and concern themselves mainly with linguistic points, giving special attention to the names of plants, animals, and similar things. The name of the author does not appear. It was probably mentioned at the beginning, which, it should be noted, is missing. The uniform style and character of the explanations leave no room for doubt that all of them were made by one and the same authority. The only clue to the authorship is to be found in Responsum 23, which forms part of the collection 3"¬ (No. 95), where it is ascribed to R. Natronai Gaon 1. In any event, it is certain that the author is one of the older Geonim, which may be inferred from the use of Persian expressions and also Aramaic expressions otherwise unknown. The importance of this fragment lies in the fact that the author of the 'Aruk' made extensive use of it, as will be shown in analysing the separate paragraphs. It is interesting to note, that though he quotes more than thirty explanations contained in our Responsum. he yet does not mention the author, probably due to its having come into his hands as an anonymous Geonic document.

Remarks upon a selected number of the explanations follow below, and we begin with the second paragraph.

2. In this Responsum the Gaon explains the meaning of the term בר פחתי, which he justly brings into connexion with mid. He adds, that some read אבן instead of אפק, which he asserts are synonymous words, אוֹן שׁ being used as in Num. xxiv. 17. Sifre Num. 85 has a bearing on this point. There אַדְּי, "prince," is derived from אַבָּי, "end." Analogously, "ends," is taken by so early a Jewish authority as Targum Onkelos, as meaning "prince." The author of the 'Aruk, s.v., made use of our Responsum , but the words אוֹן ווֹם בּר רברבני הוֹ leaf 1, recto, line 10, must have been missing in his copy of it, wherefore he deviated from the Geonic explanation. In point of fact, neither the explanation of the 'Aruk nor the explanation of the Gaon is satisfactory. In the Aramaic of the Babylonian Talmud.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Rabbi Isaiah di Trani the Elder, המכרים, 31, who also ascribes it to Natronai Gaon.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the Assyrian bel piḥati, which corresponds exactly to the Talmudic expression.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kohut, Introduction to his 'Aruk, p. 17, is mistaken in assuming that the 'Aruk has drawn upon the lexicographical work of Rabbi Zemah Gaon. The two authorities have different explanations of YES.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The words 'ה כנים בהלכה וכי are, however, not found in the editions and only in some of the MSS. of the 'Aruk, and are probably a later addition.

 $\Pi$  is often softened to  $\pi,$  so that and and are only orthographic variations of the same word.

- 3. The explanation of מראים appears literally in 'Aruk, s.v. Yet one fails to see, at first sight, how the Gaon happens upon it in dealing with the treatise Shabbat, where it does not occur. It cannot be assumed for a moment that he was led to it by the resemblance of the word to פארי הוב ווא מוב בארי אוב ווא מוב אום בארי אוב אוב אום אום בארי אוב אום בארי אום
- 4. The Gaon's explanation of טרסקל is also reproduced literally by the author of the 'Aruk, s.v., with the rather curious addition that מסקא is an expression of the "holy tongue," while in reality it is a word of Persian origin.
- 5. The explanation of סטמי is quoted, not only by the 'Aruk, s.v., but also by Albargeloni, in his העתים, 301.
- 6. This Responsum is quoted, though in a somewhat shortened form, in 'Aruk, s.v. ηπ (5), ed. Kohut, III, 462.
- 8. The Gaon's explanation of מבלת סהרים is found literally in the 'Aruk, s. v., with the addition of a copyist's error. Instead of the reading ישאינו בחלמור, it has אישינו בחלמור which of course cannot be correct. All authoritative Halakot must be based on the Talmud, if they are not found there explicitly. The most interesting information yielded by the Responsum is contained in the Gaon's statement about the use of the Talmud, showing that at so early a period as his time it was widespread.
  - 13. This Responsum appears in the 'Aruk, s. v. עססיות.
- 15. The 'Aruk does not contain this Responsum. On the other hand, it is quoted by Rashi, ad loc., who mentions

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesahim, 88 a, and Megillah, 14 b; also Berakot, 50 a. Rabbi Saadia, in his newly discovered commentary on Berakot, explains it as a compliment!

a Geonic Responsum as his authority. As to the reading vt. comp. Rabbinovicz, ad loc., and 'Aruk, s. v. ¬z.

16. This Responsum is quoted by three authorities, by the 'Aruk, s.v. החל, by Rabbenu Hai Gaon on Kelim, XVI, 5, and by Rashi on Shabbat, 81 b, catchword ברפיסא. Apparently, our Gaon must have written another Responsum upon the same subject, to which the words יכך פירישנו להם probably refer 1. A better reading would be יכר instead of יכר.

17. This Responsum was known to the author of the 'Aruk, as can be seen from his definition of אואי, though his reading of it must have been essentially different from ours.

19. From what the Gaon says about אהרומא, we may justly infer that his text of the Talmud differs from ours. It must have read אהואה אוייבור מאן באעי אהואנא ואייבור מאן באעי אהואנא and אהואנא, our texts reading אחוונא אויינא פוונא אחוונא אויינא.

20. The twentieth Responsum is literally quoted by the 'Aruk', s. v. שברא', and probably was known also to Rabbi Judah Albargeloni. The Arabic equivalent of שברא given by Albargeloni in his ס' העתים, i 3, is the same as that appearing in our fragment.

ענוכות with which the Gaon explains אכבותא. is found nowhere in Jewish literature. However, there can be no doubt that it is identical with the Syriac there can be no doubt that it is identical with the Syriac אבמתא, "moss." It is to be noticed also that the Gaon reads nothing to do with אוכבוא, "black," but is only a different form of אבמא, "marsh land." אבמא would thus mean a growth in a pond or a marsh. In Hebrew, the word אבל as used in Jer. li. 32, would furnish an interesting parallel, if the traditional meaning could be accepted without reservation.

<sup>1</sup> Comp., however, below, pp. 310 and 321.

The Hebrew translation of the above runs as follows:— קזא הזין דגָשה ואינו שם [מקום], והראשונים אשר היו לפנינו נחלקו בפרושו אחד אמר שהוא שמן היוצא מן גרעיני צמר גפן והשני אמר שהוא שמן היוצא מילני סרק -- ובערבי -- אלכרואע,

The expression רכירגופנא in our fragment, occurring a second time in Responsum XLI, is noteworthy; it stands for דעכור in Responsum XLI stands for העכור אוופנא. Neither of these two words is found elsewhere in Rabbinic literature, but מרגופנא is found in Syriac. Comp. Löw, Aramäische Pflanzennamen, 92.

23. The 'Aruk, s.v. צלוליבא, quotes the Responsum. Probably it was also known to Hai, as is shown by his Arabic Responsum quoted above.

24. This Responsum is nearly identical with that found in א", 233, where it forms part of a Responsum ascribed to Hai. But not much value can be attached to the superscriptions in the Responsa Collections, as is proved by the very next number, 234. Hai is given as its author as well, although it is beyond the peradventure of a doubt that it belongs to Rab Amram<sup>2</sup>. The 'Aruk, s. v. אחרכור, קולובות quotes the explanation of our Responsum from חשובות. Comp. Alfasi, Shabbat, II, 1.

 $<sup>^{1}</sup>$  The words in parentheses are the readings of the המון ; comp. Harkavy, in המון, VI, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. below, p. 316.

25. As to the recipe here given for making ink, comp. Löw, Aramäische Pflanzennamen, 199.

26. This Responsum is identical with that found in "In, 95, where it is ascribed to Rabbi Natronai Gaon 1. It contains the very interesting statement that in olden times Maftir was read at the afternoon service, as well as at the morning service, and that the custom fell into desuctude during a period of oppression by the Persians. The persecutions were directed with particular force against the study of the Law. Accordingly, the readings were restricted as much as possible: Maftir in the afternoon was dropped, and not reinstated after the pressure from without was removed. The persecution to which the Gaon refers is probably that of Mazdak 2. It is however, very doubtful whether the Gaon's explanation of the change that took place in the reading of the Maftir is correct. From a Responsum by Hai, quoted by Rabbi Zerahiah Gerondi 3, in his מאמד, on Shabbat, 21 b, we know that so recently as his own time, the eleventh century, Maftir was still recited in the afternoon among the Persian Jews. If the afternoon Maftir had actually been dropped by reason of persecutions in Persia, one would hardly expect to find the custom there at so late a day. all events, the statement of the Gaon as to the existence of the custom itself cannot be doubted, corroborated as it is, not only by Hai, but also by the Midrash Aggadat Bereshit, which is partly based on the prophetical lessons read in the afternoon 4. The author of this Midrash beyond a doubt lived somewhere in the neighbourhood of Constantinople, and flourished about the time of

Comp. above, p. 49, a similar tradition regarding the קרושה, which makes both statements doubtful.

 $<sup>^2</sup>$  Comp. above, p. 49; but see also, above, p. 217, and Halberstam in Kobak's Jeschurun, VI,  $\tau 27-30.$ 

 $<sup>^3</sup>$  Comp. also Rabbi Isaiah di Trani the Elder, המכרית, 31; עמור, II, 45 d; בירית,  $^2$ ; and Müller, Mafteal, 210.

<sup>&#</sup>x27; These lessons may, of course, not have been Maftir; see the following page.

Hai. Thus we have a witness to the prevalence of the afternoon Maftir custom among European Jews as well as among the Persian Jews. In any event, there are traces left in all the rituals pointing to the fact that there was a time when lessons from the Prophets were read at the afternoon service, though not as Maftir. This assumption is the only one that enables us to explain the presence of the קרושא דסדרא in the afternoon service. From a Responsum by Rabbi Natronai (in the Geonic Collection, ed. Lyck, 90; n"w, 55; and Mahzor Vitry, p. 26) we know that the קרושא דסדרא in the daily morning prayer had its origin in the custom of reading from the Prophets after the end of the service; this Green corresponding to the Maftir's Benedictions after the Prophetical lesson on Sabbaths and holidays. The דסררא in the afternoon service, therefore, proves that a Prophetical lesson was read in the afternoon, only it was not read as Maftir with its customary Benedictions. This conjecture is abundantly confirmed by an old Responsum, quoted by Rabbi Judah Albargeloni 1, which explicitly mentions the custom of having a lesson from the Prophets on Sabbath afternoons, and reading it, not in connexion with the regular Pentateuch lesson, but at the beginning, before the service has started. The service at the conclusion of the Sabbath presents a development the reverse of what took place in the Sabbath afternoon service. While in the latter the Prophetical lesson was put at the beginning, in the former the reading from the Hagiographa 2 was pushed on to the end, where-

ל, המהים ', p. 289, where, on line 25, ובניא should be read instead of בכהוני as the context shows. בכהוני crept in on account of the use of the word in the previous line. On line 26, read בנהנא instead of מנוציא.

<sup>2</sup> The custom at Nehardea originally was to read from the Hagiographa at the afternoon service, probably at the end. As to the expression איסד, there can be no doubt that Rashi explains it correctly. It refers, not to Maftir, as some maintain, but to readings from the Hagiographa, independent of the Pentateuch lessons. Comp. Soferin, XIV, 4, which probably also refers to public readings from the Hagiographa. For other explanations see א"רון, and Friedmann in איסי, IV, 25.

- 28. This Responsum is given literally in the 'Aruk, s.v. תלא אילן, where the השובות, Geonic Responsa, are referred to as the source.
- 30. Also this Responsum is quoted literally by the author of the 'Aruk, s. v. לאָם, and probably was known to Hai, in whose commentary on Kelim, XXVIII, 7, must be emended to read זְּהַרַבּ
- 31–32. Of these two Responsa, the second is quoted literally in the 'Aruk, s. v. תרמום, and the first was probably made use of in the explanation of קדר (1): ed. Kohut, p. 767.
- 35. This Responsum, the end of which is missing, was probably known to the author of the 'Arak, whose explanation of אוני (2) seems to have been taken from it.
- 39. A reference to this Responsum is found in the 'Arak, s.v. בילבו.
- 41. It is interesting to notice that the 'Aruk, in making use of our Responsum, s. v. 75 (7), substitutes the expressions
- Originally they had readings from the Hagiographa for the people, later the readings were abolished, and a www from the Rabbinical literature by the scholars took its place. The same development occurred in the daily morning service; comp. Rabbi Natronai's Responsum quoted above.
- <sup>2</sup> There are many explanations for the reciting of קר' at various occasions, but they are all unsatisfactory; comp. Abudraham, ed. Warsaw, 67, 68, 96, and 138; and מודים היים, I, 219.

in common use for the unique words מריזי, מרגופנא, and מרדי, The last term, though of Arabic origin, seems to have been used by Aramaic-speaking peoples. It occurs, for instance, in Syriac.

42. The explanation of ביח צואר in our Responsum seems to be identical with that given by the 'Aruk, s. v., though, it must be admitted, Rabbi Nathan is not altogether clear in what he says on the subject. A noteworthy point in this Responsum is the use of the Persian גרובאן, juruban, for collar.

43 and 45. These two Responsa are quoted by the 'Aruk, s. v. אפחפ and ניק) צף (7).

47. The explanation of אינהר לבינחא is accepted by the 'Aruk, s. v., though a second explanation is there added.

48. The explanation of לופקרין על בוסבאריסטין, a jasmine mixture by bed-cover, is so odd that there can be no doubt of the corruptness of the text before us. The alternative is offered us either to read יג לופקרין, γλυκόρριζα, or, which is more probable, to assume that the Gaon was giving an explanation of the word כוספאריסטין סכנעודיות in the Talmud on the page next to that on which כוספאריסטין is found.

49. This Responsum is quoted literally by two authorities, by the 'Aruk, s. v. סלקוסתא, and by Rabbi Judah Albargeloni, ס', p. 32.

Fols. 64–73, Fragment 2826, form a consecutive collection of fifty-one Responsa, by Rabbi Amram Gaon, with the exception of the first ten lines of fol. 64 a, which contain six disjointed Haggadic quotations, five of them from known sources, the sixth not found in existing Midrashic literature. The fragment is unique in the earlier Geonic Responsa literature in giving, not only the name of the Geonic authority to whom questions about certain difficulties were addressed, and the name of the questioner to whom the Responsa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The form ג'ונקרסן for יג'ונקרסן is not improbable. Comp. Krauss, Griechische und lateinische Lehnwirter, I, 114.

were sent, but also the exact date when they were written, or, rather, when the letter of inquiry was received 1. The month of the date is Adar, corroborating the statement. hitherto resting upon the unsupported authority of Rabbi Nathan ha-Babli 2, that the Kallah of Adar was the occasion on which the Geonim submitted the questions addressed to them from the outside to the prominent members of the Academies. At all events, our Responsum testifies to the prevalence of the custom a century and a half before Rabbi Nathan's day. The year 169 of the Seleucidaean era (=857 c. E.) is also of importance, settling, as it does, the date of the beginning of Rabbi Amram's Gaonate, which some scholars set at a considerable number of years later3. It is possible that our Responsum contained an allusion to the recent death of the Gaon's predecessor. running somewhat like this: ישאף על פי שגרפיו עונות ונסתלק פיר רב נטרונאי גאון זכרו לברכה בכל זאת לא פכקה תורה מיישיבתנו The date is confirmed by Rabbi Isaac ben Abba Mari, who, in his עמור, II, 30 a, refers to a Collection of Responsa by Rabbi Amram handed down in the presence of the Ab Bet Din and the prominent members of the Academy in the year 1691, and the analysis of the separate Responsa will demonstrat · that the עבור has our collection in mind.

The introduction to the collection is couched in practically

י איז אין on leaf 5, recto, line 11, may mean "submitted" in the Academy for discussion.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Müller. Maftent, Amram. note 3; Halevy. Deret hat-Risterien, III, 245-6; and Halberstam, in Kobak's Jeschurun, V, 138, where the date 1208 is incorrect; the Parma MS., from which it is copied, probably has 1208.

י The text of the ישור needs to be emended; read (בהשובה) 'נהשוב בני אב ביה דין : and comp. ibid., 32.a, where, however, יד אוא is a copyist's error for און אב ב"ר ב"ר the MS. of the ישור in the Sulzberger Collection of the Jewish Theological Seminary of America reads in the first passage quoted בישור בני Müller, Mafteah, 125 (יד), reads בישור בישור אוא is the correct reading.

the same phraseology as that used by Rab Amram at the beginning of his Secter, and also of a Responsum of his quoted in the Geonic Collection, ed. Lyck, No. 56. The designation of Rabbi Zemah as Ab Bet Din, while in the Responsum in the Lyck collection referred to he is described as Dayyana de Baba, is independent proof, in addition to all the other indications we possess<sup>1</sup>, of the identity of these two offices. It cannot be determined with certainty which Rabbi Zemah is meant. Probably it is the one who became the Gaon of Sura eight years after the death of Rab Amram <sup>2</sup>.

The greater part of the collection consists of Responsa dealing with questions connected with ה'ציצית. They all, with the exception of a very few, were known to Rabbi Isaac ben Abba Mari, and he made use of them in his young quoting them on the authority of Rab Amram. There can be no doubt, however, that also the few not relating to virginated with Rab Amram; some of them, indeed, are ascribed to him elsewhere. Apparently, the copy of our collection in the hands of the author of the young was not so complete as the Genizah copy, as he fails to refer to Rab Amram in a number of cases on which the Gaon's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Sherira's Letter, p. 38, lines 12 and 15; Harkavy, Studien und Mitheilungen, III, note 124, and Brüll, Jahrbücher, II, 35, note 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> With regard to this Rabbi Zemah, comp. Müller, Mafteah, 140 (8); Lazarus, Die Häupler der Vertriebenen, pp. 177-8, 180; Büchler, in Revue des études juives, L, 158; and Epstein, מאמר על ספר ה"ב, end. My reason for identifying Rabbi Zemah ha-Bet Din with Rabbi Zemah ben Hayvim is that it seems very improbable to me that the Gaon would refer in a Responsum to the Ab Bet Din at the court of the Exilarch. The relations between the Gaonate and the Exilarchate were never of so intimate a character as to make the other assumption acceptable. The only Responsum by Zemah ben Solomon, the Ab Bet Din at the court of the Exilarchate, preserved to us (comp. Dukes, Ben Chananjah, IV, 141). was probably written at a time when the office of Gaon was vacant, possibly after Rabbi Hilai of Sura, Oddly enough, Epstein refers to Rab Amram's Responsum, Geonic Collection, ed. Lyck, 56, as quoting the Ab Bet Din Zemah ben Solomon, at the same time remarking upon the strangeness of the fact, when in reality Rab Amram writes Rabbi Zemah simply.

opinion might have been derived from the MS, now under examination. Comp., for instance, II, 32 c, concerning בעלת ibid., concerning; כלי קופסא ; 32 d, concerning; מתריכי מת ממחה של , and 46 e, explaining the Talmudic passage, אמחה של תורה. Müller, Mafteah, 125 (מ"ם), quotes a decision by Rab Amram on the subject of ציצית from the not found in our fragment. But this is due to a slip. The words of the עטרם ריש מתיבתא בתשובותיו כ"כ, 30 e, ורב עטרם ריש מתיבתא do not refer to the preceding sentence (ד' קינרים), but are the beginning of a separate statement, a quotation of Rab Amram's Responsum (III) in our fragment. Müller's next Responsum (""") also calls for a word of explanation. It is by Rab Amram, on the same subject of ציצית, and Müller quotes it from the עמור (p. 32 b) without realizing that it is found in the Saler (5a). Rabbi Abraham ben Isaac, of Lunel, a compatriot of the author of the , עטור and a contemporary of his as well, quotes the same Responsum in his Eshkol, II, 98, and gives the source correctly. And still again, Müller (p. 124, 8") goes astray in a similar manner. He failed to notice that the Responsum by Rab Amram referred to by Rabbi Aaron of Lunel in his י"ח ארחות, 32 e (ה), also goes back to the Seder (39 b).

An abstract of nearly all the Responsa bearing on ציצית is given in ב"ה, 70, Rab Amram being named as the authority. It is noteworthy that the order of the Responsa in ב"ה coincides with the order in our fragment, so that there can be no doubt that the two go back to the same document as their original. Though the Responsa under examination are in the form of a commentary on the fourth chapter of Menaliot, the Talmudic passage concerning itself with הציצי, they nevertheless present a genuine, if primitive, attempt at codification. This is the reason why the order of the Responsa does not agree strictly with the sequence of the passages explained as they occur in the Talmud.

1. The first Responsum consists of a lengthy explanation of the Talmudic passage Menuhot, 103 b, concerning the

size of the meal offering. The Responsum contains nothing new, but one reading of the text by the Gaon is worth noting: שאל שאילא לעילא, a reading preferable to the one in our texts, which themselves offer the same reading in Shabbat, 30 a. On the other hand, the MS. as written presents a point of very great interest. In the Biblical verses quoted in our Responsum<sup>1</sup>, there are never more than two words written out; the rest of the words of the verse are merely indicated by means of their initial letters. This abbreviated system is not an expedient of economy, as might be supposed at first sight. To save space and time, the scribes resort to 'an and 'in. The true explanation goes back to the old ordinance in both Talmudim, Babli, Gittin, 6b, and Yer., Megillah, III, 74a, forbidding the writing of more than two consecutive words in a Biblical citation without שרטום. To escape from the necessity of observing, in very early times, the Shirtut, or the נקוד, which was substituted for it in Geonic times 2, the scribes invented the system of abbreviations, to be applied to all the words of a verse after the second. As this ordinance regarding the writing of Scriptural sentences fell into desuetude 3, we are justified in assuming, that if our fragment is not a copy made directly from the original, it is at least not far removed in age from it, and in any event was made by a conscientious scribe.

2. In the second Responsum, a view of far-reaching importance is preserved for us, regarding the authoritative character of the Tannaitic sources not embodied in the Talmud. The Gaon maintains that the opinions of the Tosefta and the Tannaitic Halakic Midrashim are valid only if they are supported by Talmudic views, or at least are not contradicted by Talmudic statements 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Responsum XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. מ"ני, 39; ל"ל, 46; אשנל, II, 43; and ה"ס", in J. Q. R., IX, 687.

<sup>3</sup> Comp. Tosafot, Menahot, 32 b, top.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> About the meaning of the words איז הוא ולא מסוים הוא k, leaf 6, recto, line 10, there can be no doubt. The Gaon maintains that a statement found in Tannaitic sources not embodied in the Talmud, is neither

In any other case, they have no standing. His argument runs as follows: As the Amoraim repeatedly pronounce against statements in the Mishnah, by far the most commanding work of the Tannaim, as being merely the opinions of individuals, how much less can the other Tannaitic sources lay claim to undisputed authority? The general argument is sound, but the proofs adduced in detail seem unfortunately to be based on an inaccurate use of Talmudic sources. While the Gaon's contention, that certain Mishnayyot are declared by the Talmud to be individual opinions, is כחת' מני בית correct, yet, to my knowledge, the expressions מתנ' מני בית and מתנ' יחידאה היא do not actually occur in the Talmud. It is true that the latter expression is found in one MS. of the Talmud, Moëd Katon, 19a, only it refers there, not to a Mishnah, but to a Baraita. It will not do to suppose that the Gaon did not have the intention of making a literal quotation from the Talmud, for in that case the expression מתנ' מני ר' עקיבא would be a useless

decisive nor authoritative, in the sense of being an accepted, settled view. In his risumi, the Gaon uses the synonymous expression מילהא פביקה, just as the Yerushalmi, Berakot, V, 8a, uses הלכות קשובות for the term in the Babli, ibid., 31 a, הלכה סבוקה (Bacher mentions neither of these technical terms in his Terminologie). As to the use of משום as a synonym with gray, comp. Rabbenu Hai's Responsum, quoted in the Eshkol, II, 49, where he employs exactly the same expression in characterizing the Yerushalmi: רבר וה אינו מיבוים. Friedmann, in his Introduction to the Mekilta, p. 48, misled by the false reading of Azulai's text of the Seder Tannaim we-Amoraim, and misunderstanding the exact meaning of the terms and area, forces an entirely foreign notion into the text. The expression קעוביק is hardly borrowed from the Palestinians, as Epstein, 1. c., 64, maintains. True, it does not occur in the Babylonian Talmud. is in the same case; it is found in the Yerushalmi, but not in the Babli, yet no one would assert that the Babylonians went to Palestine for it. Comp, רבר קצוב, quoted from מנהיג in מנהיג, 60.

It may be of interest to call attention, by the way, to a passage in Harkavy, Geonic Responsa, 396, bearing on 52: in the Responsum by Rabbenu Hai, which baffled the editor of the Eshkel. We learn from it that a case of 52: was decided differently in Palestine and in Babylonia. The 2020 we mentioned by Harkavy in another passage, immediately preceding the one under discussion, is by no means so new as he would have us believe, seeing that it occurs three times in the Yerushalmi, Berakot. II, 4 b, and parallel passages. Comp. Müller, 2°7, 32.

repetition of מתנ' חיראה היא. Some of the sources containing the present Responsum, to be quoted later on, do, indeed, give different readings of this passage, and though they do not rid us of the difficulty pointed out above, yet the very variations go to show that we have, to say the least, an incorrect copy of the Responsum before us, so far as these readings go. The most acceptable solution would be to assume that the expression מתנ' מנ' ה' עקבא which has crept into the text of the Responsum. This would in part do away with the difficulty.

Our Responsum has a rather interesting literary history. The greater part of it, to begin with, was incorporated in the oldest methodology of the Talmud, known as the Seder Tannaim we-Amoraim, which has come down to us in as many as six versions 1. That our Responsum is the primary source, and not the NTDD, is proved by the faulty readings occurring identically in all the versions 2. We must guard ourselves against ascribing the Seder Tannaim we-Amoraim to Rab Amram. Any desire to do so would be nullified by the fact that this Gaon is on record with views diametrically opposed to some expressed in the book. The Gaon, in six cases, decides with Bet Shammai against Bet Hillel (Seder Rab Amram, 5a; and comp. also Responsum 18 of our frag-

<sup>1</sup> First version by Azulai in his יברם המיד; the second and third by Luzzatto according to two MSS. (Prague, 1858), reprinted from ברם הכיד IV; the fourth version in Filipowski's edition of the יבידי the fifth in Graetz, Einleitung in den Talmud (Breslau, 1871), and the sixth from the famous Munich MS. of the Talmud, by Taussig, ביודי שלוד, ביידי מיוד, and Nachtrag, 173.

<sup>2</sup> Notice, for instance, the reading אין 'ז' וואד 'ז' וואד' 'ז' וואד' 'ז' וואד' וואד' וואד 'ז' וואד' 'ז' וואד' וואד 'ז' וואד' וואד 'ז' וואד' וואד' וואד 'ז' וואד '

ment), while the Seder Tannaim we-Amoraim decides thus in a single case.

This Responsum seems to form the introduction to the Responsa that follow dealing with ציציה, it being a question of איציה that affords the Gaon the opportunity to enunciate. and at the same time apply practically, his theory regarding the relation of the Tannaitic sources to the Amoraim. 5"ה, 70, contains nothing of the Gaon's theory as to the authoritativeness of the Tannaitic sources, but it illustrates his practical use of it as applied to איציה. The practical decision again appears in ה"ש", 159¹, where a number of regulations are given bearing on

3. The third Responsum is quoted in the עשור, II, 30 c. and א"ש", 159. The author of the Eshkol, II, 97, also refers to it as בחשובה לנאון. It probably reached him as an anonymous Responsum. The last sentence quoted in the Eshkol, יוקשר החחתון ובו', which has no meaning, is an abstract of Responsum 17 in our fragment, which probably

<sup>1</sup> The superscription היי שיום "refers only to the first part of that Responsum; from כל ובון דלית כל ומן to the end abstracts from several Responsa in our fragment are given.

followed the third Responsum in the MS. at the disposal of the author of the Eshkol.

- 4. Abstracts of this Responsum are found in the עטור, 30 b, and in the 'Aruk, s. v. או (4), in the latter source without any mention of Rab Amram.
- 5. The ממוש does not quote this Responsum explicitly, but perhaps it is referred to in the words בחש" הנאון, on p. 31 a. If the conjecture is correct, we are forced to assume that the author had a text differing from ours. ב"ד, and ה"ש, ll. cc., both have abstracts of the Responsum.
- 6. The Gaon's decision, that the ציצית may not be attached by a Gentile, is found in the עטור, 34 b, and in ד"כ, l. c.
- 7-8. Neither of these two Responsa is referred to in the עטור, and even אַה" has an abstract of the first only. It seems that at the time these abstracts were made, custom had already declared against attaching ציציה to shrouds. Therefore the epitomizer neglected the Gaon's opposing view.
- 9. The explanation of *Menahot*, 41 b, is highly interesting, as it is based on a reading essentially different from ours. The author of the עשמר, 33 c, who noticed the difference between our Talmudic text and the text before the Gaon, ב"ח, l.c., reproduces of the Responsum only so much as bears upon the practical question dealt with; the explanation of the Talmudic text is not referred to.
- וס. The Gaon explains לא איל by Persian and Arabic equivalents. There can be no doubt that לילנג should be read לילנג the Persian word for lilac. Comp. Dozy et Engelmann, Glossaire, p. 297; and Löw, Aramäische Pflanzennamen, p. 348. The 'Aruk's explanation of לא אילן does not differ from that given by the Gaon.
- 11. In discussing the length of עיציה, the Gaon mentions the fact that in his time as many as one hundred myrtle branches were used on Sukkot. This statement seems to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Tur, Yoreh Deüh, 351, and Naḥmanides, Torat ha-Adam, 32 a et seq.

<sup>2</sup> and 2 can hardly be distinguished in the MS.

contradict Responsum 189 in אַד", ascribed to Rab Amram. The latter source gives sixty-eight as the number of myrtle branches commonly used. It is probable, however, that the Responsum in אַד"ס does not belong to Rab Amram, but rather to Rabbi Natronai, to whom a very similar Responsum is attributed in אַד"ס, 312. Comp. אַב"ר, 322-3.

12. It is rather surprising that the עשור, though it discusses the subject of our Responsum in detail, has no reference whatsoever to it. אָה, ו.e., and ה"ל, 159, both

have abstracts of the Responsum.

- 13. The meaning of this Responsum is doubtful. The expression וכבר פרשנו, referring to a Responsum in which the Hebrew and Arabic equivalents of טצרק were actually given. But there is a more probable explanation, which applies also to the other passages in which the expression occurs in our fragment 1. It seems fairly certain that the Geonim were in the habit of keeping copies of the Responsa they sent out. When the replies to questions were simple, or in their opinion not worth recording, it may be assumed that they merely noted the fact that an answer had been dispatched, without taking the trouble to keep an exact copy of the wording, or even an indication of the character and trend. This assumption would explain the last sentence in Responsum 38, where a passage from the Talmud is quoted without the explanation. Obviously, the Gaon meant merely to record the fact that the passage had been expounded for the benefit of his correspondent, without considering it necessary to set down the explanation, which he may have regarded as self-evident.
- 14. This Responsum is quoted not only in the איטור, 33 b, and in ב"ה, l.e., but also in ה"ב", end of 159, and Eshkol, II, 102. The fragment enables us to correct a mistake

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. p. 320, line 19, and p. 321, line 9. The explanation in the text will not do for p. 321, as we have a number of explanations which are of a very simple nature in the Responsa preceding and following it.

which crept into this Responsum. The last two words read יאל יתפר, instead of which, by an error of some scribe, ה"ש has the reading 'מוב' הפור This corrupt reading antedated the Eshkol, which found it necessary to explain it by a whole sentence, so interwoven with the text of the Responsum that it cannot be distinguished as a foreign addition, and yet so foreign to the original meaning of the Gaon that it actually contradicts his conception of the subject treated.

15. The fifteenth Responsum is found in the עטור, 29 b, end, and  $\pi$ , l. c.

16. Also this Responsum is found in the עמור, 31 b, and 5"ח, l.c., and besides, as noticed above 1, it occurs in the Eshkol joined to another Responsum.

17. This Responsum is found only in 5''ה, l.e., not in the עטור.

18. This Responsum contains Rab Amram's famous decision concerning סדין בציצית, quoted by many of the old authorities. Comp. Eshkol, II, 98 (where it is given anonymously); Rabbi Zerahiah Gerondi, in his מאוד, on Shabbat, 25 b; and עמור, 32a. It is found also in ה"ם, l. c. Rab Amram refers to his view upon this subject in his Seder, 5a. and it is not to our Responsum, but to this passage in the Seder to which the three authorities just mentioned go back. The author of the Eshkol and Rabbi Zerahiah Gerondi give the Seder explicitly as their source. As for the עמור, 32 b, though the author refers to a Responsum of Rab Amram, the text shows that it is the Responsum as incorporated in the Seder. In accordance with this, Müller, Mafteah, 125 (1"2), should have referred to the Seder instead of the עמור By ב"ב (74) another Responsum dealing with the same question is ascribed to Rab Amram, but as the style militates against his authorship of it, we are inclined to accept Hai as the author, in agreement with the Eshkol, II, 96, corroborated by the manuscript reading of the עטור,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. pp. 308-9.

32 a. The latter reads דיליה instead of דיני׳. For a complete understanding, it should be noted that the words ודכירנא משום אבא מרי וכו' are quoted by Hai from an earlier Responsum by a Gaon of Sura, whose name was omitted, probably by a copyist's error.

19. The ישטר, 32 b, in quoting this Responsum, does not name Rab Amram as the author, but as it follows immediately upon the quotation from the Seder discussed in the previous section, we are justified in inferring that the name of the authority given is meant to apply to both Responsa. This is probably the reason the expression is used here as well as in connexion with the

Responsum quoted from the Seder.

20. The twentieth Responsum is found not only in ב"ה, l.c., but also in Eshkol, II, 96. In the latter it is quoted anonymously, and Müller, Mafteah, 218 (ל"בסף), misled by the expression לנאון, ascribes it to Rabbenu Hai, while it agrees verbatim with the Responsum in our fragment. Attention should be called to the fact that as quoted in ב"ה and Eshkol, the Responsum contains a definition of right not found in our fragment. It is probably a later addition. It is true, however, that the view underlying the definition, here ascribed to Rab Amram, was held by Sar Shalom; comp. 2"ה, 70. Rabbi Judah Albargeloni, in his ב"ב, 306, quotes an anonymous Responsum very similar to ours as given in 2"ה and in Eshkol.

21. Though the present Responsum does not deal with ה' ציציק, yet it stands in close relation with the previous one, both eccupying themselves with the question of carrying on the Sabbath. As to the subject-matter, comp. Geonic Collection, ed. Coronel, 84. The Geonic origin of this Responsum, it should be said, is doubted by Müller, Mafteah, Introduction, 31 (7"2).

The twenty-first Responsum concludes the collection on ציצית. The rest of the fragment deals with miscellaneous subjects. The greater number of those that follow relate to Pesah, Hanukkah, and Purim.

22. The twenty-second, the first of the new series, treats of a case of איסור והתר. An abstract of it is found in ב"ח, 44, so brief that it is open to misconstruction. The real meaning could only be conjectured, which Müller did correctly, as we now see from our fragment. Rashi, Pardes, 32 a, probably made use of our Responsum. Comp. also, above, p. 92, and Müller, ולותיר צרפת ולותיר, 71. The author of the עטור seems not to have known the Responsum under consideration, as appears from what he says upon the subject it treats of, in his work, II, 7a; in fact, he appears to have known none of those that follow in our fragment. As, on the other hand, the עטור quotes practically all the Responsa on ציצית, it would seem that our fragment is not a unit, but rather a compilation of Responsa by Rab Amram, given on various occasions and on various subjects.

23. This Responsum is found in 5"n, 86, and in better

shape than in our fragment.

25. This Responsum is quoted by Ibn Gajat, l.c., 96.

26. The Geonim Sherira, in ח"ש, 96, and ה"ח, 164, and Hai, in ח"ש, 269, seem to have made use of our Responsum, at least so far as the etymological explanation of נלש is concerned. As to the subject-matter, Rab Amram has a far more lenient view. He maintains that בצה אות מצוה may not be used for הלישה על while Sherira and Hai prohibited it.

29. The twenty-ninth Responsum is found in נמ"מ, 110, and is quoted by some of the older authorities. Comp. Müller, in his note 30. Dealing with the question of מצה

prepared by a Samaritan, and whether its use is permitted or prohibited, this Responsum, one of only two in the whole of the Geonic literature making reference to the relations between the Jews and the Samaritans, is of peculiar interest. Rab Amram's view agrees with that of Rabbi Jehudai Gaon, in n"w, 272. Curiously enough, the only other decision regarding Samaritan relations is by the same Rabbi Jehudai Gaon. See Müller, Mafteul, 69 (1"1).

31–32. These Responsa, though they do not treat of יה, yet have a degree of connexion with the previous ones, in that they, like them, are based on passages in the treatise *Pesahim*.

The explanation of מנטיתא is the source for the Geonic tradition given in the 'Aruk, s. v.

34. Müller, Mafteal, 124 (מ"), quotes a similar decision by Rab Amram from the ארחות היים of Rabbi Aaron of Lunel, 34 c (ה), but the contents in the latter source show plainly that it is not considering the matter discussed in the Responsum in our fragment. He has reference to Rab Amram's opinion on the washing of the hands before reciting the grace after meals given in the edition of the Seder, 39 b, and in the MSS. of the Seder. Comp. Dr. A. Marx, Untersuchungen zum Seder des Guon Rab Amram, p. 7.

Attention should be called to two points of interest. In Berakot, 42 a, the Gaon reads רב אחז, the reading of the Munich MS. also. This does away with the conjecture made by Isaac Halevy, in his Dorot ha-Rishonim, II, 183, who corrects רב אחז to read רב אחז, in four passages in the Jerusalem Talmud¹, not knowing that the former name אחז occurs in Zacuto's Yolasin, s.v., as well as in the Munich MS. of the Babylonian Talmud. As to the origin of the name, nothing can be said with certainty.

<sup>1</sup> Ratner, אחבה אחבה, Ma'aserot, 122; a Genizah fragment of Yer., Kiddushin, I, 61 e, and the Vat. MS. of Ma'as. read אמ' אמ' אחל ; אחר אמר אמ' אמ' אמר אוא and not אמ' אמ' אמר אמר אמר אמר אוא.

It may be connected with the Biblical names איתי, אתי, אתי, אתי, אתי, אתי, אותי אתי, אותי אל, and no less with ישי, which is spelled also אישי, if it is derived from ישי, Aramaic ישי appears in Aramaicized form as ישי, or in its lengthened form, אשיי, The explanation of אישי as an abbreviation of אשר is untenable. Comp. Rivista Isr., V, 11.

The second point of interest in our Responsum is connected with the expression רבנן דסוומא. As the context shows, the Gaon meant by this the latest redactors of the Talmud, practically the same as Saboraim. In a Responsum by Sherira, found in Harkavy, 138 (also ממ"מא, 143), נמ"מ is used in the same sense, though it must be admitted that the Responsum as a whole is rather unclear. From other passages it appears that the rocaches, as used in Baba Kama, 117, and Baba Batra, 22 a. In modern Veshibot, the corresponding office is performed by the

35. An abstract of the thirty-fifth Responsum occurs in פ"ה, 185, and in full it is given by Rabbi Judah Albargeloni, in his המחם ל"ם ל", 277. The Gaon's explanation is very attractive; it completely establishes the connexion between the two statements of the Talmud in Megillah, 32 a. The Responsum shows that the Gaon, like Rashi and the Tosafists, takes א ערום as descriptive of המחז ה, מם מבר חודה, as the case

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Harkavy, 365 and 417; אשכול, II, 37. רב מר אשי, who is identical with ישי 'n in Harkavy; and the name אחלי, for די שיו, in 'Erubin, 12 a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The explanation given by Ḥazan, אַרי הים, 108 a, is certainly wrong.
<sup>3</sup> Comp. Halberstam in Kobak's Jeschurun, V, 136-40; and the Genizah

י Comp. Halberstam in Kodak s Jessentria, י, 130-40; and the Gentzan fragment published by Cowley in the J. Q. R., XVIII, 404. Halberstam is, however, mistaken in reading ישובי instead of ישיף, in Responsa, ed. Lyck, 56. The ישוף 'a are the ג' דרא קמא. As to the grammatical form, comp. above, p. 98, note 1.

<sup>4</sup> Comp. Rabbinovicz, Variae Lect., Megillah, end, where this Responsum was printed before the y"o was published.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. בי נימין in the Wilna edition of the ד, where attention is called to this view of Maimonides, and reference is made to Rabbi Manasseh Ilier. It is very strange that Schwarz, Mislmeh Thorah, 83, note 3, does not mention the remark by the author of בני בנימין.

may be. The view of the former is corroborated by Yer., Shabbat, XVI, 15 c, line 13 (from below), which assumes the prohibition not to touch the scroll unless it is covered.

36. Here, as well as in 5"n, 190, this Responsum is incomplete. In our fragment, the sentence explaining

is missing, and in ה"ב that explaining סירוסין.

37. The Gaon's explanation of המתה differs from that of all other authorities. Comp. Rabbenu Hai, n"w, 2041; 'Aruk, s. v.; Rashi, ad loc.; and Tosafot, on Menahot, 32 b, eatchword הא מורידין. The only authority that quotes Rab Amram's explanation is Rabbi Isaiah di Trani the Elder, in his המכריע.

38. In explaining the passage in Shubbat, 23 b, the Gaon quotes a poo which does not occur in our text of the Talmud, and which I find myself able to interpret only partly: כבה נמי סלקה stands for כנס.

39. This Responsum is nearly identical with Responsum 24. on fol. 62 b of our fragment. It proves that the tradition with regard to הרכודי is well authenticated, and finds corroboration in the Assyrian nuramdu, meaning a certain kind of wood.

- 40. The fortieth Responsum is ascribed to Sar Shalom Gaon in 2"n, 132, while in n"w, 233-4, the three Responsa last enumerated are found in somewhat modified form with Rabbenu Hai as the author.
- 41. The lenient view of the Gaon with regard to beer manufactured by Gentiles is rather extraordinary, opposing, as it does, the view accepted by all the codifiers.
- 43. The Gaon's explanation of יחחסין 'b is very interesting, especially his rationalistic view regarding דרשא דמאצל לאצל.
- 44. The explanation of as as meaning the "height of power" is well worthy of consideration, notwithstanding

<sup>1</sup> This Responsum by Rabbenu Hai is quoted by many of the earlier authorities, comp. מביר, II, 46 c; אשכול, II, 40; and Meïri on Megillah, 16 b. Auerbach, the editor of the אשכול, tries in vain to explain his text, not knowing that the Responsum as given in 5"c, 204, as well as in Meïri. is self-explanatory.

the fact that Rashi as well as the `Aruk' define it differently.

47. This Responsum is quoted by Ibn Gajat, v"v, I, 21, end.

50. In explaining the passage Yoma, 20b, the Gaon quotes the first Mishnah of the fifth chapter of Shekalim in a reading different in many points from the printed text, and agreeing with the MSS. and with ed. Lowe. The student should note especially that the Gaon in his text did not have the identification of Pethahiah with Mordecai. It was put in between the lines by the copyist. Mishnah, ed. Lowe, agrees with the reading of the Gaon, and there can be no doubt that it is the correct reading. Also the name ארוא is to be noted instead of ארוא, and comp. Tosefta, Yebumot, end, where the name בן ארוף סכפער.

51. The last Responsum throws new light on the Responsum in אַ״, 110, found also in the Geonic Collection. ed. Lyck, 15. In the latter two, the reading הדירי must be adopted, instead of הדודו , as the Geonic explana-

tion is based on הד, mountain.

## (Leaf 1, recto.)

עד דעקר ליה לחפין מרש' היחיד ומנח ליה ברש' הרבים וקא באעי מיניה רב מרבי המטינו חבירו אוכליו ומשקיו והוצ' לחוץ מהו: כאיוצד היה טומד ברשות היחיד ובא חבירו ונתו בידו אוכל ומש' ויצא לחוץ חיב אולא י כיון דנפק ליה האי מוציא כשהו ם טעון כעוקר חפין ממקמו דאמי וחיב או דילמא כיון דלא עקר הפין הוא ממקמו כי דקתאני פשט העני את ידו לפנים ונטל בעל הבית מתוכה או שנתו לתוכה והוציא שניהם פטור אמל חיב ואינו דומה לידו מאי טעמ' ידו בתר גופו גדירא" וגופו מינד וו ניד: בר פחתי בר רברבני דכתי' והפחות הראשנים: יסו רבנן דגרסין בר פאתי והם בר רברבני הו" דכת' מחין פתי פתיא אוכמא טפיח כי דאמ' במומין אילו" שחור אל ישא שחורה מפני שיוצא מיהו ל טפיח ומאי קרי ליה פתיא אוכמא שהיה קצר ושחור וייט לו שם אחיר קרויה דתנן אבן שבקרויא: ער מרסקל " טיריאנא ויש לו שם אחיר טיסקא: סטיו "נ בין ער ער ערסקל בה היא בקאמ' " סטיו לפנים סטיו ועומד ברש' הרבים וככרמלית הו דתניא 12 אבל ים ובקעה האסטונית והכרמלית: עו היהיהי 13 הליני ר' אליטור ורבנו בצידי רשות ההבים רבנו אמרי כיון דלא רגילין רבים לסגויי אילא באמצע הדרך ולא דהקיו נפשיתון לסנויי עים הכתלים לא כרשות הרבים דאמו 20 ור' אליעור אמ' לך כיון דומנין דרחקין רבים ומהלכין עים הכתלים הילכך כרשות הרבים דאמו וקאמר אומר " דאמ' ר' אליעזר צידי רשות הרבים כרשות הרבים דאמו הני מילי היכא דליכא חיפופי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 3a. <sup>2</sup> Shabbat, Mishnah, I, I; Gemara, ibid., 2a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read גרירא. <sup>4</sup> Read ה, <sup>5</sup> באהי.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bekorot, 45 b. <sup>7</sup> Read מיהן or קיהן. <sup>8</sup> Shabbat, Mishnah, XVII, 6; Gemara, ibid., 125a; our texts have שבקירויה, MS. M. שבקירויה, but in Yerushalmi.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Shabbat, 5 a. <sup>10</sup> Ibid., 5 b.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Pesahim, 13 b; our texts read יפטים מסטין. <sup>12</sup> Shabbat, 6 a.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Shabbat, 6 a; our texts read ינקב 2, 'אלינור 2, but the MSS. agree with the reading of this fragment; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Read אימור; comp., however, Anan's ה"מ, 119, where אימר:.

#### (Leaf I, verso.)

ומה הן חיפופי אילא קורת או אבנים שקובעין בכוחל הסמוך לרשות הרבים שמוציאין ראשיהן לרשות הרבים שלא יזיקו גמלים ושורים ובני אדם את הכותל שחופפיו בו ומשיריו ממנו צרורות - והינו דקאמרינן ' אומר 3 דאמ' ר' אליעזר היכא דליכא חיפופי ב היכא דאיכא חיפופי שאין יכוֹלין בֹנוֹ אֹדֹם ולא בחמה לחלך עור בצידו מי אמר' דכרשות הרבים דאמוֹ: כ... 1 ופלטיה vir עוון שוק עצמו מקום שמצוין רבים: מגלת כתרים מגילה שיש בה הלכות פסוקות כעין ספר הלכות שאינו כתלמיד שמצוי אצל כל אדם לפיכך ניקרא מגילת סתרים: בין העמודים 6 IX א זהוא סטיו שאמרנו: בית שאיז בתוכו עשרה וקירויו משלימו יו לי' כך פרושו רשות הרבים אינה למעלה אילא עד י' טפחים מי' טפחים ולמעלה רש' היחיד דקאמ' רשות היחיד עולה עד לרקיע וזה בית שאיו בו חלל י' טפח' וקירויו משלימו לי' ופותח לרשות הרבים בתוכו אסור לטלטל שכיוו שאיו בו י' טפחים חלל בן למעלה איז נעשה רשות היחיד ואסור לטלטל בתוכו דהוה ל ליה כרשות הרבים: על גגו מותר לטלטל בכול? דכיון דגבוה י' מפחים הוה ליה רש' היחיר: ושש' לפרש לכם אמ' אביי זרק כורת לרשות הרבים <sup>8</sup> היכן קאמ' אמ' אביי זרק כורת והי חלתא והיא שלקנים אם גבוהה י' טפחים למעלה ורחבה 20 ו' טפח' וזרקה לרשות הרבים פטור מאי טעמ' דכי מיחיב זורק מרש' היחיד לרשות הרבים הני מילי זורק חיפין כילים ° קופה או כיוצא בהן אבל כורת זו כיון דגבוהא י' טפחים ורחבה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 6 a. <sup>4</sup> Read סרטיא.

<sup>2 =</sup> אילה קורות אילה Gomp. n. 14, on previous page.
5 Read המוד המלטור Shabbat, 7 מ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> = בכולו <sup>8</sup> Shabba

<sup>8</sup> Shabbat, 8 a. 9 Superlinear vocalisation.

# (Leaf 2, recto.)

אביתת כלים עקירא וליתה דקאמו והשתה דאמ רב הושיע XII אמ' רב אסי מאו תנא שביתת כלים בית שמאי היא דמתיר להשביר והאי דאיצטריד למימר בית שמאי לאפוקה מו אווג הילכתא: עססיות ממיני קטנ' שגדוליו בארין ישראל ה ומבשלין אתהן והם רגילין בהן כמה ששנו חכמים לא תמלא אשה קדירה עססית ותורמסיז אבל בארצינו אין מצויין כל עיקר: ולחו ישראל כלים לצבע ערב xiv שבת עם חשיכה מותר שהלכה כבית הלל דתנו בית שמאי אומ' איז נותנים עורות לעבדו ולא כלים לכובם סו נוכרי אילא כדי שיעשו מבעור יום 3 ובית הלל מתיריו וכיון דאמ' רבן שמ' בן גמל' נוהגין היו בית אבה שהיו נותניו כלי שלהו 4 לכובים נוכרי ג' ימים הודם לשבת הוה ליה ר' שמ' בו נמל' כבית שמאי ובית שמאי xv במקום בית הלל אינה משנה: בראכי דזוי 5 מחצלות בדולות ארוכות שטועניו אותו בספינות ממקום 15 למקום לסחורה וספינות בלשון ארמית זוי קורין אותן וקאמ' כיון דכרכי דווי הו כמוקצה דאמו ונעשו xvI כתורי דדידיא 6 וכתמרי דעיסקא: חותלות 7 תוהלי שמן וכך 8 פירשנו להם וכין פרפיסא ומה מלאכתו מענה של אילנות כנוו רימוו ופריים ודורמסקוניו xvII 21 והפרסקין וכל כיוצא בהן בין אילן סרק בין עושה מע XVIII ברי ושמן ניותא: כולך ונושרקא ומשכבא ובירקיו 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 18a. <sup>2</sup> Shabbat, Mishnah, I, 8, 9; Gemara, ibid., 17 b-18 a.

<sup>3</sup> Our texts and MSS. read זיה הול Our texts and MSS. read.

<sup>4</sup> Editions: כלי לבן : MSS.: כלי לבן comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>5</sup> Shabbat, rob: comp. introductory note. 6 Read איזרידיא.

<sup>?</sup> Shabbat, 20 a and 20 b. 8 resp. introductory note.

<sup>9</sup> Shabbat, 20 b : our texts and MSS, read אנשקרא.

(Leaf 2, verso.)

אונא בבר מפרש xix ושיריאו הללו כלו שירא פרינדא הן: אהונא בבר מפרש מאן באעי אהואנא ואשתכח ארבתא <sup>2</sup> וארבתא שיני לערבה שללולב הוא כי דקא אמרינן 3 צפצפה ארבה ארבה צפצפה מאי נפקא מינה ללולב וכבר נתנו חכמים סימניה שלארבתא 5 שהוא אהונא כי דקא אמריניו 4 קנה שלה לבו עלה שלה ענול ופיה דומה למגל: שברא בלשון ערבי שמו חרמל 5 ומיני xx זרעים הוא ואין נאכל וזרעו מין סימנין הוא וחם הוא ביותר XXI ושותין אתו למי שיש בו צינה: אכמתי דחריצי ואכמתא דארבי פרישנו להוו שנונתאי דחריצי ודמבואתא ירוקא שעל פני המים ושמה בלשון ערבי נמא: XXII ברכי הים לבר חלוקין בו שמאי אומ' עוף אחד יש בכרכי הים בד וקזה שמו<sup>7</sup> ורב יצחק בריה דרב יהודה אמר שמו שלגרטיני צמר גפנים s והדא קישיאתא דמרגופנא e ריש לקיש אמ' XXIII קקיון דיונה ומפרש בבמה מדליקין: ולצלוליבא דאמי 15 צלוליבא אילן אחד יש במקומנו ואילן סרק הוא ועושה גרעינין ועושין מהן שמן ומין סמנין הוא וכל מי שיש בו צינה הרבה שותה ממנו ושמו בלשון ערבי כורווע 10 ושמנו קוריו אתו דוה: כורווע 11; תרמדאיי יש עצים כן 12 ושמו תרמדי XXIV ומביאין עניים מיהן ומסיקין בהן ועולין מאיליהן ואין להן 20 דמים וכשאיכריו ועריסיו פונים ממלאכתו לערבית עניים שבהן כיון ששוהין בשדה במלאכתן שיעור שעה או חצי שעה כל אחד מביא חבילה אחת על כתיפו מאותו תדמרי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 20 b; our texts and MSS. read אחוינא or אחוינא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. introductory note. <sup>3</sup> Shabbat, 36 a. <sup>4</sup> Sukkah, 34 a.

هُومَل 6 Shabbat, 21 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts read אמר ש בכרבי בי מא ואמרו לי עוף אחר יש בכרבי הימי ולי נודית ואמר לי עוף אחר יש הים וקיק שמו הים וקיק שמו הים ועוד , but the MSS, and the old authorities agree with the reading of our fragment, except that they read וקיק instead of שמאי ; וקוא of our fragment stands for שמא שמואל.

<sup>8</sup> Our texts and MSS. read משחא דקוא.

<sup>9 =</sup> דעמר גופנא.

<sup>.</sup>خروع ١٥

<sup>.</sup>دهن الخروع ١٦

### (Leaf 3, recto.)

מא להיתחמם בה וקאמ' מי פסקא רגלא דתדמראיי: כשף זהו xxv שרף שמעולה לדיו מכל דסרפין 3 ושמו צמג 4 ערבי ובארמית ישש' מהו המפטיר בנביא במנחה בשבת 5: xxvi בדורות ראשו' כשהיו קורן במנחה בשבת היו מפטירין 5 בישיטה נביא וכולו בנחמות שבישטיה ולא היו מוסיפיו על י פסוקין וגזרו פרסיים שמדא שלא להפטיר וכיון שסילקו מאלי מהו עף ז ופרישנן להון xxvII ושאל׳ מהו צרי ומאי שהו עף ז ופרישנן להון כדבמה מדליקין ופיטום הקטרת וגמליהם נשאים נמי 8· מרוכם ביריה שילו " ביריה קטנה היא מו חיות וכמות "ו התול גדול ומרוכם xxviii 10 הוא ויש בו נוגים הרבה וטמא ושמשנו שמצוי באיםפמיא שתופסין בו שפנים ובלשון ארמי שיסקא ובערביא זבזב ": XXX תחש או 10 איפשר לפרשו דקאמ' בבמה מדליקין לפי א מטלות <sup>15</sup> מעה ניזרמן לו למשה וניגנו <sup>13</sup>: חוין מן המלל <sup>14</sup>: קאמ' מטלות xxx שאיז הווה אלא ג' אצבעות על ג' אצבעות כיון דחזיא לעניים בעולם מקבלת טמאה ודוקא דהויא ג' על ג' אריג חוין מן המלל מלל זהו שיור שמשייר אוריג בתחילת בגד ובסוף בגד שיעור ב' ג' אצבעות והוא ענף של בגד כיון ששתי לבדו הו ואין בו ערב איז מצטרה לאריג ושם אתו ינף מלל ובלשון ערבי הודב 16: נפישין קטילי קדר xxxx 20 קאמרינו ג' הדרוקוניו הו שלעבירה ושלרטב ושלכשפים דסבירא לו דלא האוי הדרוקיו אילא מג' דברים אילו: וראבא לא הוה חייש ולא הוה שכיח ביה ג' דברים אילו ואפילו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 21 b; our texts and MSS. read הרמודאי. Comp. note 2, p. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 23 a; our texts read קשף, but comp. Rabbinovicz, ad loc.

S Read ייסיא בערני 4. השרפון 5 Shabbat, 24 a. 6 Ibid., 26 a. 7 Read אייסיא בערני 4. 8 Comp Objects on Gen yljii 10.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read ימהו קבף. <sup>8</sup> Comp. Onkelos on Gen. xliii. 10.

<sup>9</sup> Shabbat, 28 a. 10 Read الزيزب. 11 الزيزب. 11 الزيزب. 11 الزيزب.

<sup>12</sup> Read 13 Shabbat, 28 b. 14 Ibid., 29 a.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Comp. note 2, p. 330, below. مدب <sup>16</sup> مدب. <sup>17</sup> Shabbat, 33 a.

#### (Leaf 3, verso.)

הכין חש ביה אילא היה רגיל שמשהה את נקביו ווה שחש בהדרוקיו שהיה משהה את נקביו: ומקשיינו מפני מה היה עושה בעצמו כין ומשהה את נקביו והאיהו <sup>1</sup> ראמ' נפישין קטילי קדר דקטלין נפשיחון בניבוליא דרעי דילחון ב שאיו מוציאיו אתו בזמנו: ומנ' לו דאמר רבא הכיו דאמ' רבא דם רבה שחיו רבה שכבת זרע רבה צרעת רבה צואה רבה מי רגלים רבין ירקון רבה <sup>2</sup> וקא קרי ליה לצואה xxxII קרר וזהו פירושו שלקטילי קרר: תרומסין תרומה <sup>3</sup> תרומסין בארץ יש' ניזרעין ומרים הן הרבי בי ראמ' אפילו בתורמיםא ס ששולהיו אתו ד' פעמים בפיים ואוכליו אותו בהינוח סעודה בי מאי וסימניד כותאי 6 סימו לעיניו ביו השמשות ראבה 7 XXXIII חזייה לאביי דקא ראוי למזרח לידע אם הגיע ביו השמשות אמל מי סברת פני מזרח ממש פנים המאדימין וזהו מערב וסימנך כותא: כותא שהיא פתוחה ברוח מזרח זיוה נופל בו לרוח מערב וכיו ממערב למזרח אף כיוו שמגיע ביו השמשות ומגיע שקיעת החמה במערב מאדימין פני מזרח כמות חלון בבית: מצבוע כברה זה כלי שכובריו בו את החיטיו וכי דקאמ'8 איו כובריו את התבן בכברה ושמו סרדא ואמרינן ° עשותה 10 ישראל למצרים כנצולה 11 זו שאין בה דגן וקאמ' ר' חיה הרוצה לראות בירה 12 20 שלמצרים יעלה לראש הכרמל וכ' ולמה מדמה בירה שלמרים מברה שכיוו שענול הו דומה לפי הבאר: בשר טרוף xxxv לעינין מצטמק ויפה לו אסור קאמ' וקא חשיב כל המצטמיק:

<sup>1 =</sup> והא איהו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bekorot, 44 b; our texts read אמר ר"ל אמר ה"ל קטינא אמר ה"ר אמר בר ר"ה א"ר קטינא אמר ה"ר אמר ה"ר אמר ה"ר אמר ה"ר אמר ה"ר ה"ר אמר ה"ר א ה"ר אמר ה"ר ה"ר אמר ה"ר ה"ר אמר ה"ר ה"ר אמר ה"ר ה"ר אמר ה"ר ה"ר ה"ר ה"ר ה"

<sup>3</sup> Shabbat, 34 a; our texts and MSS. have הוומסי הרומסי. 4 = הרבה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bezah, 25 b; as to the reading, comp. Rabbinovicz, Berakot, 38 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Shabbat, 35 a. Our texts and MSS. have סרבים.

<sup>8</sup> Shabbat, Mishnah, XX, 3; Gemara, ibid., 140 a.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pesaḥim, 119 a. <sup>10</sup> Read עשאוה or עשאוה.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Our texts have כמצורה. <sup>12</sup> = הנארה <sup>13</sup> Shabbat, 38 a.

# (Leaf 4, recto.)

יוחנו אמ' אנו אין לנו אילא בנר כר' יוחנו אמ' אנו אין לנו אילא בנר כר' שמעוו אבל מנורה ביו ניטלת בידו אחת ביו בשתי ידים אחור לטלטלה וטעמה מאי דאסור לטלט' רבה ורב יוסף דאמרי תרויה: הואיל ואדם הוביע לה מהום: אמל אביי וטעמ' דמילתא דאהור ה לטלטל לנר משום דאדם קובע לה מקום הרי כילת חתנים דאדם קובע לה מקום ואמ' שמואל משום ר' חייה כיל<sup>3</sup> חתנים מוחר לנטותה ומותר לפרקה ומתרצינן אילא אמ' רחבה ל טעמ' דנר דאסור לטלטלו לא מיטום דאדם קובע לה מקום דקשיא כילי מענים אילא במנורה שלחליות עסיקינן: וקרטין ובגדי xxxvII 10 עניים לעניים הכין פירושה : כי היתר רבי לטלטל מחתה באפרה דוקא דאית בה במחתה קרטיו שיורי בסמים שלא שלטה בהן אור: וקא מקשי אביי וקרטין בי רבי מי חשיבי למישרא טלטולי מחתה מישום קרטיו: וכי תימ' חזו הני קרטיו לעניים: ומי אמרינן הכין והתניא בגדי עניים לעניים ובגדי ז עשירים לעשירים אבל בגדי עניים לעשירים לא: לעינין טמאה קאמרינן בגד שיש בו ג' טפחים על ג' טפח' חזי לעש' מטלות שאין בה אילא ג' אצבעות על ג' מטלות שאין בה אילא ג' אצבעות על ג' אצבעות אין ראויה אילא לעניים ומיקרי בגדי ענים?: וקאמרינן אבל בגדי עניים והן שלעשירים לא מקבלי טמאה: הבא גמי 20 הני קרטין אף על גב דחזיי לעניים לגבי עשירים לא משלטליו: מלבנות המטה מלבין שלמטה ד' עצים הן ב' לאורך המטה וב' לרוחב המטה כ . . . בסוכה 8 בארוכה ושתי כרעים

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 45 b. <sup>2</sup> = הרויהו. <sup>3</sup> Read הכילה.

<sup>4</sup> Our texts have אמני. MS. Oxford agrees, however, with the reading of our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Shabbat, 47 a. <sup>6</sup> Comp. note 2, p. 330, below. <sup>7</sup> = יענים

<sup>8</sup> כראמרינן בסוכה? comp. Sukkah, 10 b-11 a.

(Leaf 4, verso.)

קצרה וב' כרעים ' ואף על פי ששנים ארוכים ושנים קצרים כיוו אד' הן קורא אותן מלבנות: לוחים .. שלים קובם 2: צמר 3 צמר מנופס כגון כרוכי דמרגופנא ודמריוי <sup>4</sup> דעבדן נשי אברי במרדני : מתירין בית הצור 6 בשבת: הנותו בגדי xui 5 חדש לכובס לכבסו ובית צואר שלו פתוח ולא תפור ולא מהדר ליה גרובאן <sup>7</sup> וחייש דילא סתר ביצוריה <sup>8</sup> מביא חום משיחה וכורך עליו ושוללו וכיון שאותו חוט אינו תפור בחלוק מותר לטלו בשבת להתיר בית הצור אבל לא פותחין בית הצואר אוצר שלגיזי צמר בשבת: הפתיק °: בעל הבית שיש לו אוצר שלגיזי צמר 10 העשוי לסחורה כיון שאין מוכנין להטמין בהן אם טמן בהן אין אחר מטלטלין אותן: הריות 10 הרואתא דדיקלא בפוקרין 11 מין אחר xliv, xlv ממיני שלציפה ממיני דכדוכי 12 דמצבתן נשים למישד: מיהא מתוקן וסרוק הוא דתניא יוצאין בפורקין ובציפה: ואין מניחיו על מכה אילא צמר רך ומשובח וסרוק שלא יתקשה על המכה: גרתקין סהלא 13 דקינאיי דסקלין ליה לכספא xLVI 16 כד נפיק מן כורא לפיכך תניא חוין מכלי כסף בגרתקין דהוה ליה

מעשה אומן: עפר לבינתא עפרורתאי דקינדרו נוספאדיסמין נו XLVII, XLVIII XLIX מין גלופקרין <sup>16</sup> קטיפתא סליקוסתא איסורתא דנרקים

דעבדין טינא ודיצין לה בגוה דלא יבשא וכמשא אורצה <sup>זי</sup> 20 מן איתמל ושלפה ורצה דאמי כמאן דמחתן בכוזא ובקולא דמיא ושרי ואולא הויא לה כי מחוברת ואסיר למעיקרה

בשבת מן ההו טינא: מוטפת וסרבטין <sup>18</sup> הן הן אפזיני <sup>19</sup> כי

<sup>?</sup> קצרים וב' כרעים ארוכים ?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Reading doubtful; it is probably to be read לוחים שלסקובוס; comp. Rabbinovicz, ad loc., and 'Aruk, s.v. לה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Shabbat, 48 a. <sup>4</sup> = דעמר נופנא ודעמר ניוי; comp. introductory note.

<sup>5</sup> מרדן Arab. מתבנים.

<sup>6 =</sup> הצואר. 7 Comp. p. 301, above. 9 Shabbat, 50 a. .בי צואריה = 8

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Our texts have חריות.

<sup>11</sup> This is the correct form; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>11</sup> This is the correct torm , 13 Keau איני דכריכי ?; comp. Shabbat, 56 b. 15 Read ריכמין ?? מהני דכריכי ?? Read ריכמין 17 Read ריכמין 18 ריכמין 19 ריכ 13 Read מקלא, " polish."

אי דצה Read אי דצה. 16 , γλυκύρριζα? Comp. introductory note.

<sup>18</sup> Shabbat, Mishnah, VI, I; Gemara, ibid., 57 a.

<sup>19 &#</sup>x27;Aruk in MS. Oxf, אפוייני, our texts and MS. M. אפוייני; comp. Rabbinovicz, ad loc.

חבמיה ותלמידים

ואחינו

מייוריאל

Du.

(Leaf 5, recto.)

והי רצוי אחיו כיון דאורי ראובן לאחיה 1 אירצו לאשר 2: ויתרוצצו הבנים בקר היתירו צווי יעקב הודה בציוי בוראו וכפר בציוי עב' זרה עשו איפכה שנ יוצרי מבטן לע' לו לשו יע' אליוו בציוי עשו איש יודע ציד שידע לצור נפשות לעב' זרה ולרחקו מתחת 5 כנפי שכינה כנמרד שנ' בו גבור ציד לפני ייי ויתרצצו כיון דמטא צערא עלה הוה משילא לנשי איכא דמטייה הכין אמרו לה שמענו בנמרד: אם כו למה אם רשע הו למה לי וחלד לדרוש 6: איש וביתו כיון שביקש יעקב לירד למצ' מיד הישיא כל בני בניו שלא יתנו דעתו על בנות מצרים שהו פרוצ' ושטופות בזימה?: ים אלה תולדות תרח תרח ב' פעמים למה הבטיחו שבן העולם הבא הוא": אתיאן באדר דשנת לְסֹטֹ כד איתני הגול עצים ובא לו עמרם בר ששנא ראש מתיבתא דמתא מחסיא לרבג' מאיר בריה דרבנא יוסף "יכר ונכבד עלינו ועל שלום רב ורחמנות מן השמים יהיה עליך וצל זרעך ועל כל ומן מדרב "צמח אב בית דין ומן מדרב "צמח אב בית דין ומן נה אלופים ומן חכמי ישיבה ובני ישיבה כולם שכולנו שואלים בשלומך ובשלום חבמ' ותלמ' ושאר אחינו הדרין שם ומקוים ומחכים לשמוע שלומכם: וכשהגיעו לפנינו שאלות ששאלת ממנו 10 ששנו ושמחנו בהם הרבי 12 ונתנגו הוראה ושבח לפני המקום שאף על פי שגרטו עונות 13 וכו'. ולעינין שאלות ששאלת ו צוינו ופירשו לך כמשהראונו 11 מז השמים:

דאמור רבנן 10 בששים נבללין בסא אין נבללין כך פירושן לעינין מתנדב מנחות אמרו חכמים דתנן "י מתנדב אדם מנחה כ' עשרונ'

1 Read יוחודי or יחודי. 2 Sifre, Deut., 355.

Superlinear vocalization. 4 Comp. Genesis Rabba, LXIII, 6.

<sup>5</sup> Comp. ibid., LXIII, 10 and XXXVII, 3.

<sup>7</sup> Pesikta Zuttarti on Exod. i. I.

<sup>8</sup> Comp. Genesis Rabba, XXXVIII, 12.

<sup>9</sup> Baba Kama, IX; Yoma, VII, 1.

<sup>10</sup> He is mentioned as a correspondent of Rab Amram in Rabbi Meïr of Rothenburg's Responsa, no. 40, ed. Prague.

<sup>12 =</sup> הרבה. 11 Read 27 70. 18 Comp. Harkavy, 117, line 2.

<sup>.</sup>נמה שהראונו= 14 15 Menahot, 103 b.

<sup>17</sup> Menahot, Mishnah, XII, 4; Gemara, ibid., 103 b.

## (Leaf 5, verso.)

ואף על פי שכתוב בה בלולה בשמן וצריך לבוללה

יפה יפה אף על פי כן טד מ ואין צריך לטרוח ולהביא בב' כלים אילא עד ס' מביאה בכלי אחד ואם נתנדב ואמר סא' מביא ס' בכלי א' ועשרון אחד בכלי אחר: ומפני מה עד ס מביא בכלי אחד סא' צריך להביא בשני כלים שכל מנחה' לבוללה בשמן חוין ממנחת חוטא

ז ומנחת שוטה ושתי הלהם ולחם הפנים דתנן "יש טעונות שמן ולבונה שמן ולא לבונה לבונה ולא שמן לא שמן ולא לב' וסופה לחם הפנים טעון לבונה ואין טעון שמן שתי הלחם ומנחת קנאות ומנח' חוט' לא שמן ולא לבונה ושערו חכמ' עד ס' עש' נבללין סא' אין נבללין יפה ואמרו חכמ' שאל שאילא לעילא מר' יהודה סא' אין נבללין יפה ואמרו חכמ' שאל שאילא לעילא מר' יהודה בכלי אחד על סא' טש' שמביא ס' בכלי אחד

י בר ר' אלעאי" מנין לאומר הרי עלי מא' עש' שמביא ס' בכלי אחד
ואחד בכלי אחר: ולמה אחז ס' ולא נ' ולא ק' פתח ר' יהודה בר ר' אלעאי
ראש המדברים בכל מקום ואמר שכן מצינו ציבור מביא ב
ביום טוב הראשון שלחג שחל להיות בשבת מא' עש'" דיו ליחיר
שיפחות מן הציבור אחד ומנין לציבור שמביא ביום טוב

15 שלראש' שלחנ שחל להיות בשבת סא' שנ' בו והקרבתם עלה לייי פ'ב'ב'ש'ע'

וא' ש' כב' ש'א'ע' ז תמימים י ומנחתם כול' כל בקר ג' עשרונות וכל איל ב'

עשר' וכל כבש עשר' א' שנ' ושלשה ע'ס'מ'ב'ב' לה' וש' עש' סלת מנ'

בל' ב' לא האחד וע' עש' לכבש האחד נמצאו לינ' פרים לט' עשר'

ולב' אלים ד' עש' וליד' כבשים יד' עשל הרי כן נז' וב' עשר' שלמוספי

שלבי שבת שנ' וביום השבת ש' כ' ב' ש' תמי' וש' עש' הרי נט' וב' עשרנים

שלשני תמידיו של שחר ושלביו הערבים הרינו סא' אמר לו

שלשני תמידין של שחר ושלבין הערבים הרינן סא' אמר לו ר' שמ' והלא אילו פרים ואילים ואילו כבשים אילו בלילתן עבה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read צרד לבוללה <sup>2</sup> Menahot, Mishnah, V, 3; Gemara, ibid., 59 a.

<sup>3</sup> Our texts and MSS. have the reverse order נמנחת חומא ומנחת הומא

<sup>4</sup> Menahot, 103 b.

<sup>5</sup> Editions: שאולה למעלה מ"ר יהורה בר אולעאו ; MS. M.: הונה בר אולעאו ; שאולה למעלה למעלה שאולה למעלה מ"ר יהורה ב"ר אולעאי

<sup>6 =</sup> עשרונים, neither in the editions nor in the MSS.

 $<sup>^{7}</sup>$  שנים בני שנה ארבעה עשר תמימים בני שנה ארבעה עשר תמימים; the Masoretic text has אלים and not ואלים.

<sup>8</sup> ושלשה עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן לפר האחר ושני עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן ושלשה עשרנים סלת מלחה ועשרן עשרון עשרון עשרון לאיל האחר ועשרן עשרון.

## (Leaf 6, recto.)

ואילו בלילתו רכה אילו בשחרית ואילו ביו הערבים איו נבלליו מזה על זה אמר 2 לו אמר אתה אמר לו הרי הו אומ' וכל מנחה בלולה בש' וחרבה " אמרה תורה הביא מנחה שיכולה ליבלל בשמו אמר לו כשהן ס' נבלליו סא' אין נבלליו אמר לו היו וכל מירות! ה חכמ' כן ואין להוסיה עליהו וכין מצינו ביוצא בזו במ' סאה מ מקוה הו טובל מ' חסר קורטב איז יכול לטבול: כבצה מטמא טמאת אוכלין כבצה חסיר שמשום אין מטמא טמאת אוכ' ג' על ג' מטמא מדרם ג' על ג' חסיר נימה אחת אין מטמא וששאל' תוספתא מהוא לסמוד עליהו: ותורת לא דבר קצוב הוא<sup>6</sup> ולא מסוים הוא מפני שתוספתא ותורת כהנים וסיפרי שמו בתלמוד בראיתא יש מהן שהן הלכה ויש מהן שאין הלכה כאיוצד כל בראיתא שאין חלוקין עליה בתלמור רבנן אמורי הלכה כמותה כנון ° היה עומר אדם בשדה ערום ערום "ו הרי זה מתכסה עצמו בתבו ובקש ובכל 15 דבר וקורא קרית שמע אבל לא יתפלל עד שיכסה את לרו זו בוראי הלכה היא שאין חלוקין עליה בתלמוד ולא עוד אילא שיש לה סיוע מן התלמוד " אמ' רב תחליפא בר אבימי אמ' שמואל הישן בכילה ערום מוצא ראשו חוץ לכילה וקורא קרית שמע ואוקימנה בכילה שאין נבוחה י' טפחים משום דמותבינו ת 'סר' קר' לבילה ויקר לא יוצא ראשו חוין לבילה ויקר' קר' שמע ומפרק' הא דתניא לא יוצ' ראשו בכילה דגביהא י' טפח' דהויא לה דומיא דבית ודיקא נמי דקתאני סופה הלכה זו דומה לעומר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Editions and MSS. אלו בלילתן שהרית ואלו בלילתן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is the correct reading, and not אכרו, as the editions have it : comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Editions, מבר אפרה, but MS. M. agrees with the reading of our fragment.

<sup>4</sup> Editions and MSS. read אמר לו כל מרה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> From אין till און not in the editions or MSS., and these words are probably by the Gaon. <sup>6</sup> Comp. introductory note.

י מקוים in the British Museum MS. of the א"ה ברר ה"וא is either a misreading or a misunderstanding.

<sup>8</sup> Read muw; Filipowski, muw, probably a misprint.

<sup>9</sup> Tosefta, Berakot, II, 15. The quotation is not a literal one.

<sup>10</sup> Dittography.

<sup>11</sup> Sukkah, 10 b.

#### (Leaf 6, verso.)

בבית ערום שלא יוצ' ראשו בחלון ויקרא קרית שמע דהתם וראי לא מכסי גופא כלל או האכילה ' פחותה מי' טפחית דכריד ומכסי בה דאמי ושרי ליה למיקרא. וכל שביו בשדה דכיון דלא איכא<sup>2</sup> בגדים יתכסה בתבן וקש ובכל כיוצא בהן ה בתלמוד בפליגין עלה בתלמוד וכל בראיתא דפליגין עלה בתלמוד לית הילכתא כותה דהמת'י דדיקא מבראי' ומצא' בכמה מקומות דלית הילכ' בואתה זמנין אמרינן מתנ' יחידאה היא וומניו אמרינו מתנ' מני בית שמאי היא: זמנין אמרינן מתנ' מני ר' עקיבא היא 1 והני כולהיו לאפוקנין מן הילכ': כגון " העושה ציצית לעצמו אומר 10 שהחינו דלאו הילכ' היא דלא אמרינן שהחינו אלא על מאי דאתי מזמן לומן דאמ' רבה כי הונן בירב הונא אמר' מהו לומר זמן בראש שנה ויום הכפו' כיון דמזמן לזמן קא אתו אמר' או דילמ' וכו' בבכל ? וכי נמי קאמ' בסופה אתא לקמי רב יהודה אמל אנא אפילו של להרא חדתא נמי אמנא זמן דלרא נמי מן שתא לשתא ראתי אל ואיצית נומא על כל דאתי מזמז לזמז הוא דאמ' שהחינו: ואיצית לא קביע לה זמו הילכך לא מברכינן שהחינו על ציצית: וכל מקום שחולקין בתוספתא או בסיפרא או בסיפרי וסתים' מתנ' כחד מנהון הלכה כמאן דסתים' מתנ' כוֹתיה וכל מילתא דבמתניתיו פליגי בה וסתמ' בבראיתא לית 20 הילכ' כההי' בראיתא דאמ' ° מיסתמך ואזיל ר' אבהו אכתפא דר' נחום שמ' וכולה בהחליץ: הילכך ליכא מילתא פסיקתא בתוספ' וסיפ' וסיפ' וכי תימ' איכא סוכה ולולב דקאמ' העושה

<sup>1 = 1</sup>בריכא 2 = 1.

 $<sup>^3</sup>$  Read יהבשל; הצמום: יהבשל אהר, which is a better reading, as we deal here with שמים = קרואת שול , and not with הפלה, .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> = הא מתניהין. <sup>5</sup> Megillah, 2 a; Bekorot, 30 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Tosefta, Berakot, VII, 10. MS. E. and editions read אהגענו, but MS. W. agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 'Erubin, 40 b, chapter בכל משבין. 8 Yebamot, 42 b.

יציב פתגם עסיפרא רסיפר . Comp. Rabbenu Tam's Piyut יציב פתגם, where the same division of Tannaitic sources is given, including the Mekilta in

# (Leaf 7, recto.)

סוכה לעצמו אמר שהחינו וכן והעושה לולב לעצמו אמר שהחינו ' וציצית נמי כיון דמצוה היא לידמיה לסוכה ולולב לא דאמי סוכה ולולב קביע להון זמן ציצית לא קביע לה זמן: וקאמ' טלות" כל זמן שמתכסה בה מברך עליה ואפילו כמה פעמים ביום וכך הלכה דקאמ' "רב יהודה התעטף להתעטף כיתיה ומברך כל צפרא להתעטף ביתיה ומברך כל בציצית ומקשיינו מדקא ראמי ציצית לאשתו אלמא החרר מצות עשה שלא הזמו גרטא הוא ונשים חיבות: והכי אמאי מברך כרבי בתניא תפיליו כל זמו שמניחן מברך עליהו דברי רבי: והכי ל שעתא ניבריך ומפרקינן אין הכי נמי דכל 10 אימת דמיכסי איניש גלימיה מחיב לברוכי: ורב יהודה האיי דלא מבריך אילא כל צפרא שאני רב יהודה דאיניש צ צניעא הוא ולא שארי ליה לגלימיה מיניה בוליה דיומא ארל כל-אימת דשארי איניש גלימיה והדר מכסי ליה צריך לברוכי ווו להתעטף בציצית: וששאל' מהן הפוחת לא יפחות מז' ו נו והמוסיף לא יוסיף על יג' כשהיה תכלת ביד יש' כד הין ממיליו לאותו שליים גדיל חוליה אחת שלציצית לבנה וחוליה אחת שלתכלת וכמה שעורה כי דקאמ' אמ' רב חונא בר יהודה אמ' רב ששת אמ' רב ירמיה בר אבה אמר רב תכלת שכרך רובה כשירה ואפילו לא כרך בה אילא כוליה אחת כשירה וכמה שיעור 20 חוליה תניא רבי אומ' כדי שיכרוך וישנה וישלש והני חליות דקאמ' תאנא הפוחת לא יפחות משבע חליות ז והמוסיף לא יוסיף על יג' חליות ז וכ' וכאיצד סודרו כשהו מתחיל מתחיל

<sup>1</sup> Tosefta, Berakot, VII, 9, 10; Talmud, Sukkah, 46 a.

ביים? but the spelling with ז is consistent in our fragment.

<sup>3</sup> Menahot, 43 a.

 $<sup>^{4}</sup>$  = והכא.

<sup>5</sup> Menahot, ibid.

<sup>6</sup> Ibid., 39 a.

<sup>7</sup> Not in our texts, nor in the MSS., and was perhaps added by the Gaon.

#### (Leaf 7, verso.)

בלבן וכשהו מסיים מסיים בלבו וכך היה גודיל לאחר קשר התחתונ חוליה אחת שללבן ועליה שלתכלת וחוליה שללבו ועליה חוליה שלתכלת ועליה חוליה שללבן ועליה שלתכלת ועליה שללבו וקושר קשר העליון וזה הוא לא יפחות משבע ואם ועשאה מן הוסיף עד זג מוסיף כסדר הזה: עשאה מן ה 6 הקוצין ומן הנימין ומן הגדדין 1 ומן הסיסין פסולה 2: מו הקוצים מקום שרובץ צאן בין האטרין בין ההגין בין ההיומא בין הדרדרין נוטלין קוצין מראש צמר שלרחלים וכבשים ואין נידבק בקוצין אילא רע שבצמר ונימין שבצמר אם ליקט 10 אדם מיאותן קוצין ועשה ציצית פסולה וכין מן הנימין שבגוזיי צמר ועשה מהן ציצית ולא עירב בהן צמר טצמו פסולה מו הגדדין ל כגון אוריג שארג בגד שלצמר אותו חוטין שנותרו מן השׁתֹי לאחר שניחתך בגד אסור לעשותן ציצית: נימין שיש בצמר אסור לעשותן לבדן ציצית סיסין פקיטיות שלשתי ושלערב חלוקין רב ושמואל רב אמ' כשירה ושמואל אמ' זה פסולה דבנן 3 טויה לשמה והלכה כשמואל ואף על גב דהלכ' בנו באיסורי בהא הילכ' כשמ' דמיסתבר טעמיה דאמ' בנו 1 טוייה לשמה: והויינן בטעמ' דשמ' בסובה לשמה: ומסקינן גבי ציצית קראיי כתיבי גדילים תעשה לך ועשו להם ציצית להם משלהם 20 ושבקניה למעמ' דרב לגמרי הילכך בין קוצין בין נימין בין ע נדדין 1 בין סיסין פסול לציצית: וששאל׳ צריד להרחיק v מלא קשר גודל או בתוך ג': הלכה מקשר גודל ועד ג' אצבעות

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read הגררן. <sup>2</sup> Menahot, 42 b. <sup>3</sup> - הגררן. <sup>4</sup> - בעינן - <sup>5</sup> Sukkah, 9 a.

## (Leaf 8, recto.)

דאמ' רב פפא הילכך ד' חוטין וצריך ליתנן בתוך ג' אצבעות שלקרן ומשולשת ארבע' כדי שיהיה ארכז שלציצית כשהן כפולות ד' אצבע ואמר' לקמו אמ' ר' יעקב אמ' ר' יוחנו וצריך שירחיק מלא קשר גודל מן הקרן ואטר' ואיצטריך רב פפא ואיצטריך ז דר' יעקב דאי מדרב פפא הוה אמנא תוך ג' דלא לירחק מפי וכמא דמקריב טפי מעלי להכי איצטריך דרבי יעקב ואי מדר' יעקב הוה אמנא מלא קשר גודל הוא וכו' הולכך הילכ' כתרויהון: עו מקשר גודל ועד ג' אצבעות: וציצית שעשה גוי ל לישראל פסולה דאמ' רב יהודה אמ' רב מניין לציצית בגוי שפסולה ואף על גב ני ישר' ועישו בני יש' ועישו " ולא הגוים ועישו": ואף על גב ני דאמל רב מרדכי לרב אשי אתו הכי מתנ' אנן הכי מתנו לה א אמ' רב יהודה אמ' רב מנין לציצית בגוי שכשירה שנא' דבר אל בני יש' ועשו ועיטו להם אחרים: ליתה לדרב מרד' והלכה כרב אישי עוו דמתני "ציצית בגוי פסולה: וכל י קופסא חיבין בציצית חדא vII 15 בקאמ' בהדיא אמ' רב טובי בר קוסנא אמ' שמואל כלי קופסא חיבין בציצית ועוד קאטרינן רבה בר רב הונא איקלע לבי רב נחמן ° חזייה דמכם ז טלות כפולה: ואמרינן בסופה אול שריא ואיכסי אחריתי אפל מי סברת הובת הגוף היא חובת טלות היא בנוע וזו \* רמי לה אלמא כל הכלים מונחיו בקופסא חייביו: וטלת 20 המת הקאמ' בההיא שעתא וראי רמיינן לה כי היכי דלא ניבזי והא דרב יהורה ° מסר לה בא משהו ביהורה מסר לה וא מסר לה

לקצרא רב חנניה עביד לה סיסא רבינא חיים לה מיחם קאמרינן

<sup>1</sup> Menahot, 42 a.

<sup>2</sup> The editions have yer, but MS. C. agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Superlinear vocalization. <sup>4</sup> Read ינכלי. <sup>6</sup> Menahot, 41 a.

ה This is also the reading of MS. M.; the editions have ירבא בר רב נדבץ; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>,</sup> דמכסי = 7

<sup>8 111= 1111 ?</sup> 

<sup>9</sup> Menahot, 41 b.

## (Leaf 8, verso.)

למעלה איתמר רב אמ' אין מתירין ציצית מבגד לבגד ושמ' אמ' מתירין וכו' ואמ' אביי כל מילי דמר עביד כמר ' לבר מו תלת דעביד כשמ' וכו' ואגב דאמ' רב אין מתירין מבגד לבגד אמרי' רב יהודה מסר לה לכסותיה לכובים אמל חזי דמינד בעינא לה לצי' דילה 5 כלומר לא נישיקלה איניש לציצית דבנד דילי ונרימיה לרוד אחיר: רב 3 עביד לה סיסא כורכה כולה ודובקה עים הכסות: רבינא חיים לה לציצית דיליה מן הכסות וכולו שלא יביא אדת בהן לידי תקלה ויטלה מכסותיו ויטילה לכסות אחרת אלמא כרב סבירא להון דאמ' אין מתירין מבגד לבנד והשתה הילכתא 10 בידאביי דאמ' לבר מו הני ג' דעביד כשמואל מתיריו מבגד לבגד א ומדליקין מנר לנר: קלא אילו לילנג 1 ולשון ערבי ניל 3: x, xI אורך ציצית למטה יש שיעור למעלה אין שיעור למטה עד ארבע אצבעות למעלה אפילו הארכוה עד זרת הרשות בירו דקאמרינן על הא דרב פפא אמ' הילכ' משולש ארבע: למימרא בית שמי וזקני בית שמי וזקני בית שמי וזקני בית בית בית בית בית הילל לעלית יונתן 7 בן בתירה ואמרו ציצית אין לה שיטור כיוצא בו לולב אין לו שיעור ומקשינין מאי לאו אין לו שיעור כלל לא יש לה למטה אבל למעלה אין לו שיעור ° ראי לא חימ' הכי כיוצא בו לולב אין לו שיעור הכי נמי דאין לו שיעור כלל ותנן 20 לולב שיש בו ג' טפח' כדי לנענע בו כשיר אילא אין לו שיעור למעלה אבל יש לו שעור למטה גבי ציצית נמיº אין לה שיעור למעלה אבל יש לה למטה: ושוב מצאנו שיש לו ללולב שעור

<sup>1</sup> Read 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From אָשָׁל to דְּיָדֶ not in the editions nor in the MSS, of the Talmud.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read ; comp. the last line on the previous page.

رندا و Read المارة و Read المارة و الم

<sup>7</sup> Editions pro, but MS. C. and many old authorities agree with our fragment.

<sup>8</sup> Our texts read שעור למשה אבל יש לה שעור למשה.

<sup>9</sup> Editions and MSS, דכי נכיי.

## (Leaf 9, recto.)

למטה ואין לו למעלה ר' ישמעאל אומ' ג' הדסיו ושתי ערבות לולב אחד ואתרוג אחת: ר' עקיבא אומ' כשם שלולב אחד ואתרוג אחת כ כד הדם אחד וערבה אחת 1 זה שיעור למטה ועכשיו הרי אנו עושיו עד ק'2: וכין בכמה מקומות ראינו שנתנו חכמ' שיעור למטה XII ולא נתנו למעלה אף ציצית כד היא: והראמ' 3 רב פפא הילכתא 6 ארבעה בתוד שלוש משולשת ד' משום דאיפלינו בית שמי ובית הילל דתנו רבנן כמה חוטין הוא נותן בית שמאי אומ' ד' וכופלן 1 בית הילל אומ' שלוש וכופלו 1 וכמה תהא משולש בית שמאי אומ' ד' אצבעות ' ובית הלל אומ' ג' אצבעות ': ואתו רבנן אמרו ואפלינו 10 אמ' רב הונא ד' בתוד ד' משולשת ד' ר' יהודה אומ' ג' חוטיו בתוד נ' אצבע' לקרן משולשת ג' אצבעות ' ר' אחא בר יעקב ' ראמי ד' דאינון ח' ורב ירמיה מדפתי ראמי ח' דאינון יו' איצטרכנו לדרב פפא למפסיק הלכה ד' חוטיו כפולים לח' כמישאנו" עושיו עכשיו בתוד 14 ג' אצבע' לקרן פיטולש' ד' אצבע' שההא ציצ' כפולה ד' אצבעות ווה הוא פירושה: טצדקי ופרשנלהו \* בלשוו קדש ובלש' ערבי: מלות שנקרעה חוץ משלוש ותפור בהן דאית בה שלוש xiv על ג' יש עליה תורת בגד תוך שלוש לא יתפור כיון דליכא עליה תורת בגד כי דקא אמ' מר" במטלניות שאין בהן שלוש על שלוש לא לעניים חזיאן ולא לעש' חזיאן ובטיל לה וכמאן דליתה דאמי ואל א יתפר: והלוקח טלות המצויצת מו השוק "י שהו קשה לד מאי xv 21 שנא מן התגר כשר ומאי שנא מן ההדיום פס'וו: כך טעמו שלדבר תגר כיוו שסמוכיו אנשים עליו הרבה ולוקח ומוכר

<sup>1</sup> Sukkah, Mishnah, III, 4; Gemara, ibid., 34b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Refers only to מבה.

<sup>3</sup> Menahot, 41 b.

<sup>4</sup> Explanation by the Gaon.

<sup>5</sup> Menahot, 42 a.

 $<sup>^{6}</sup>$  = אנו מרוב אלהוב <sup>8</sup> אופר אלהוב <sup>8</sup> אופר מאנו <sup>8</sup> אופר מאנו <sup>8</sup> אלהוב מאנו <sup>8</sup> אופר מאנו אלהוב מאנו אלהוב מאנו אופר אופר מאנו אופר מאנו אופר מאנו אופר מאנו אופר מאנו אופר מאנו אופר אופר מאנו אופר א

<sup>9</sup> Sukkah, 16a. 10 Menahot, 43a. 11 = 100.

### (Leaf 9, verso.)

טלות' הרבה ומדקדק בדבר וחש על ממונו שלא הפסד' ואין לוקח אילא
טלות שהוטלו לה ישראל ציצית כדי שלא יוציא עליו לעז שעושה
רמיות ושוב אין לוקחין ממנו משום הכי כשר אבל הדיוט גוי
שאינו תגר כיון שאין לו אלא טלות אחת ואינו רגיל למכר ואין מ
5 מדקדקין בציצית שלה לפיכך פס' וזה הו טעמו שלרבא":
אוששאל' צריך אדם לחדש ציציתו כל ל' יום היאך רגילי רבנן
הכין רגילי רבנן דכמה דאיתה לציצית בעינה ולא איגרדם
ענף ואיכא שליט גדיל ושני שליש ענף וקשר תחתון וקשר
עליון במקומו לא אטריחוה רבנן לחדש אותה כל זמן שהיא

xvII כתיקנה ואפילו שנה וכך מנהג: וטלות בעלת ה' כנפים חיבת

11 בציצית דתניא" על ארבע ד' ולא ג' אתה אומר ד' או אינו אילא ד' ולא ה' כשהו אומר אשר תכסה בה הרי בעלת ה' אמור הא מה אני מקיים על ארבע כנ' כס" ד' ולא ג' ומה ראית לרבות בעלת ה' ולהוציא בעלת ג' מרבה אני בעלת ה' שיש בכלל ה' ד' ומוציא

15 אני בעלת ג' שאין בכלל ג' ד' ווה מדרש חכמ' הוא:

צעות או לתפירה מה עומרין בכל מקום לציצית או לתפירה מה עיסק תפירה בן אילא כל שמעתין<sup>6</sup> בציצית עסיק דאי כילהן שלפישתן מהוא שיפטרו בשלצמר צמר ופש<sup>7</sup> הוא דפטרי דכיון דתכלת פטורה לבן נמי פטיר אבל פשתן בצמר לא או

20 דילמא כיון דכתיב לא תלבש שעטנו גדילים תעשה לך לא שנא צמר בפשתים לא שנא פשתים בצמר ופשטין דאמ' רחבה אמר רב יהודה חוטי צמר פוטרין בשלפשתן וחוט פשתן פוטרין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read ישסיר. <sup>2</sup> Comp. introductory note.

<sup>3</sup> Menahot, 43 b.

י בנפות ככותך not in our texts, but in MS. M.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. e. not שמעון 'ר.

<sup>6</sup> Menahot, 39 b.

ופשמים 7.

# (Leaf 10, recto.)

בשלצמר חוטי צמר ופשתים פוטרין בכל מקום ואפילו בשיראין: ופלינא דרב נחמו דאמ' רב נחמו השראיו פטוריו מו הציצ' ושמט' כולה בציצית קא מסניא וליכא תפירה הכא אבל לענין הלכ' אף על גב דקאמ' ' סדיו בציצית בית שמאי פוטריו ובית הילל מחיביו ו ב והלכה כבית הילל אפילו הכין כל שיש בו פשתו וכל שכין סדין שכולו פשתו איז מטילין לו ציצית ואף על גב דאמ' מר אתי עשה דגרילים תעשה לך דחי ליה ללא תלבש שעשנז הני מילי כל מצוה דנהגא תמיד ולא מפסיק לה מידי אבל מצות ציצ' כיוו דביום הו דנהגא בלילה לא נהנא דבעינא וראיתם אתו וליכא התינח ביממא אתי 10 מצות גדילים תעשה לך דאחי לא תלבש שעטנז כשמניע לילה בטלה מצות ציצית דליכא וראיתם אתו ולא תלבש כדקאיי קאיי: והינו דאמרינו בבמה מדליקיו<sup>3</sup> ובהתכלת ו גזירה משום כסות לילה: אוא שלבגד וכנפיה שלעור חיבת בציצ'ו מאי טעמ' כיון רכולה טלות XIX בגד היא אף על גב דציצ' בטור קא ראמי וטור לא מחייב בציצית בתר עיקר ועיקר בגד היא: היא שלעור וכנפיה בגד אמריגן זו' 5 בתר עיקר ועיקר בגד היא: של בגד אף על גב דציצית בבגד קא ראמי זי בתר שיקר ועיקר עור הו ופטורה מן הציצית ורב אחאי אזיל בתר כנה קסבר כיון דציצית בכנף קראמי כנף עיקר או כנף בגד חיבת או כנף עור xx פטורה: מי שנפסקה לו ציצית בשבת בדרד אם כרמלית היא 20 מתכסה בה עד שיבא לביתו ואינו חושש ואם רשות הדבים הי יושב ומשמרה עד שתחשר דהילב' כמר בר רב אשי דלישנא בתרא דסופיה דהקומין ז: אבל סנדל וקמיע אפילו בכרמלית

<sup>1</sup> Menahot, 40 a. 2 = מא חינה " Shabbat, 25 b. 4 Menahot, 40 b. 5 = 511. 6 = 17 Menahot, 38 a.

### (Leaf 10, verso.)

אסור לטלטלו אילא או מפקירו ז או יושב ומשמרו עד שתחשד ולא דאמן למעות מעות הילכ' כר' יצחק דאמ' מוליכו פחות פחות מארבע אמות וסנדל וקמיע ושאר בגדים אין עושין כר' יצחק: XXI והיכא דשכח אוזמיל מערב שבת וכין מפתח בית הכנסת אם 5 בעיר מגופפת הוא ויש בה עירוב מביאו לכתחלה וכן קמיע וסגדל ואה מהרמלת לרשות היחיד הוא מביא קטן שאין חיב במצות ומביאו לדעתו ובלבד שלא יאמר לו הוא דקאמ' בר יצחק בר בוסנא איתוד 3 ליה מפתחות דבי מדרשא אתא לקמיה דר' פדת אמל איתי טלי וטליא נטללו התם אפשר דמשכחו לה ומאיתי ליה ומאיתי 10 לה ל אלמא קסבר קטן אכל נבלות אין בית דין מצוין עליו להפרישו XXI ומותבינן כמא תיובא' ומוקמינן לה בכרמ' דרבנן: ולב שנתבשל ברמו שלא ניקרע כי דקאמ׳ 5 הלב קרעו ומוציא את דמו לא קרעו קורעו אחר בישולו ומותר ולא קאסרינו ליה בגמרא אילא אמרינ: לב הו דבעי קריעה אבל כחל לא באעי קריעא ומשניינן לב הוא 15 דסגי ליה בקריעה כחל לא סגי ליה בקריעה אבל הראש שניתבשל בלא קריטה בין שנמלח ובין שלא נמלח אסור מאי טעמא דלא גרע מן צלי דקאמ' 6 רישא בכיבשא אחתיה אבית שחיטה מידב דאיב ושרי אחתיה אצדדין דיליה מיקוה קאוי אנשית וונא ואסיר הכא נמי קוא ליה דמיה ואסיר: וכהנת כיון שנשית 20 ליש' נעשית זרה לכל דבריה ואסורה לאכל בתרומה ובחלה בין בשלה ובין שלאחרים דתנן 7 בת כהן שנשאת ליש' לא תאכל בתרומ' סתמא קאמר' בין שלה בין שלאחרים וכין בת לוי <sup>8</sup> שנשית

<sup>1</sup> Shabbat, 153 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yebamot, 113 b, end.

 $<sup>^3</sup>$  = איתיביר; our texts have אירכסו. See בשר על גבי, I, in Jahrb. d. jüd.-lit. Gesells., V, Heb. pt., where the reading agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Our texts have קסבר אלמא להו מייתי להו מייתי להו משכחי דאי משכחי להו מייתי להו מייתי להו אלמא קסבר

<sup>5</sup> Hullin, 109 b. 6 Pesahim, 93 b.

<sup>7</sup> Yebamot, Mishnah, VII, 1; Gemara, ibid., 66 a; the quotation is not literal.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The words 'בת שנשית ליש' erept in from the previous line.

## (Leaf II, recto.)

ליש' לא תאכל לא תרומה ולא חלה בין שלה בין שלאחרים שלא מצאנו שיים קל בין תרומת עצמו לתרומת אחרים ואפילו תרומת מטשר שללוים חשובה כתרומה גדולה שהרי כתוב בה ונחשב אנוע לכם תרומת וג': וישראל שמכר חמצו לגוי אן שנתנו הערמה לו במתנה גמורה אם משך גוי אתו ואין שם הערמה ואינו רגיל לששות כז בשאר שנים אילא מורש ז הוא מותר ליש' לחזור וליקח ממנו אחר הפסח מן הגוי מאי טעמ' כיון דקנייה גוי ומשביה קם ליה ברשותיה וקימ' לן חמין שלנכרי אחר פסח מותר באכילה דתנו " חמין שלנכרי שעבר ע ים עליו הפסח מותר בהנאה ואמרינו מנו השתה מתנית' או ר' יהודה חמין סתמא קאמ' ואפילו דגוי וארינן 3 בסופא ובדין הוא דאיבטי ליה מיתנא מותר באכי' ואיידי דתנא רישה אסור בהנאה תנא דנוכרי מותר בהנאה: אלמא חמיו דנוכרי אחר פסה מותר באכילה: ותנו רבנו 1 חנות שלגוים ומלוי שם חמין שנמצא שם ווצאין שם חמין שנמצא שם וה שלגוים ופועלי ישר' נכנסין ויוצאין שם חמין שנמצא אחר הפסח מותר באכילה ואין צריך לומר בהנאה 6 ותוב קאמ' אמ' רבא ז הילכ' חמין בזמנו וכו' והאיי מותר דקאמ' הכא בין באכילה בין בהנאה: ואף מדרב נחמן מותר באכילה דאמ' רבא כי הונן בירב נחמן הוה נפיק יומי ד 20 דפיסחא וכו' שמעינן מן כל הלין טעמי דחמין דנוכרי אחר פכח מותר בהנאה: סריקין שמביאין עיסה xxv ולשין אותה בכמן ובפילפלין או בשאר מיני תבלין ועושין

ב מאורע = <sup>2</sup> Pesaḥim, Mishnah, II, 2; Gemara, ibid., 28 a.

s איירי? But comp. איירי. <sup>4</sup> Pesahim, 31 b.

ל The editions have יכיאי, but some of the MSS. read יוכילוי; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>6</sup> Comp. introductory note.

<sup>7</sup> Pesaḥim, 30 a.

# (Leaf II, verso.)

אותה בדפים פעמים שעושין אותו רקיקין פעמים גלוסקאות ששנו חכמ' ו' ר' יוסי אומ' עושין סריקין מן <sup>2</sup> רקיק' ואין עושין מן <sup>2</sup> גליסקאות ולצאת בהן ידי מצה בפסח מותר דתנו רבנן יוצי' בפת נקיה והדראה וביסר' המצוירין בפסח ואם תאמר כבר

- 5 שנו חכמ' אין עושין סרי' המצ' בפ' אמ' ר' יהודה דבר זה שאל בותים בן זוניו וכו' עד ויקבענה כיון שאין צריכין לשהות עליה ולא "אמרו" אמרו לו אף על פי שאיפשר לעשות כין אין עושין מפני החשר: יאמר כל המר" אסורין סריקי בותים מות' אלמא אין עושיו וכשאין עושין דוקא סריקיי של כל אדם שאינו אומנין ואין זריזין ושוהין בהן ובאים לידי חימוץ אבל
  - 10 שלנחתומין שאומנין הן וזריזין הן מותר דאמ' ר' אלעזר בר' ר' צדוק פעם אחת נכנסֹתוֹ אמ' בסופה איכא דאמרי לא שלנחתומין אמרו אילא מעיסה והחליטה בבר מפורשין xxvi מעיםא המח על גבי מגלשין: מגלשין מים רותחין ששומטין את

השער 3 ויד סולרת בהן: חלימה מגלשין על גבי קמח וזה

- מחיביו מחלה הו דתנ' המעיסה בי' שמאי פוטריו וביח הילל מחיביו בה וכו' ומאי מחיבין ומאי פוטרין לעינין חלה אבל למצה אין יוצ' ידי חובה בהן דלאו לחם אינון ורחמ' אמ' מצות לחם עני: סיפגנין זה אים בפרינג דמן נשסתג לעבדין ליה ללחמיה: דובשנין ואיסקריטין xxvII כושכוג <sup>5</sup> וכיוצא בהן שהן מלאין דבש או שכר או קנד ואוגזין ושקוד
  - 20 ושומ' דובשנין אופין אותו בתנור איסק עשין אותן מיני טיגן ו ומרתחין להין בטנגירא ושאדו עליהון משחא ודובשא והני כולהון אמר בתנן רבנן הסופ' והדו' והאים' כלם פטו' מן החלה: וחלות xxvIII

<sup>1</sup> Pesahim, 37 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Editions and MSS. כמק, but the 'Aruk, s.v. כרק, agrees with our fragment.

<sup>3</sup> Superlinear vocalization.

<sup>4</sup> Pesahim, 37 b. 5 Persian.

# (Leaf 12, recto.)

המסורת כי דקא מפריש ר' יהושע בו לוי וריש' לקיש בכל שעה !: אבל לעינין פסח לחם עני אמ' רחמ' והני כלהוו לאו לחם אינוו: XXIX וששאל' מהו לאפות בפורני ובכירה ובכל דבר שאופיו בו במקום שאין תנור אנו אין עמנו פורני ואין אנו יודעין מעשיה: אבל אתם 5 כלל זה יהיה בירכם כל שמסיקין תחתיו או עליו ואחר כך מדביקין את הפת אין בא לידי חמין ומותר: ואם מדביק את הפת ואחר כך מיםיק חושינו " שמא ישהה ואסור דקאמ" הרתיח ולבסוף הדביק xxx מותר הידביק ולבסוף הרתיח אסור: ומצה שלכות בפסח מותרת דתנו רבנו " מצות " כותי מותרת ואדם יוצא בה ידי חובתו ים בפסח ר' אלעזר ז אוסר לפי ישאין פקיעין ז בדקד' מצות ר' ישמ' בן נמ' אומ' כל מצוה שהחז' בה כותיים הרבי" מדק' בה יתיר פייש' ואמרי' ר' שמעון בן גמל' הינו תנא קמא וטיפרק' איכא בין תנא קמא לדיליה מצוה דכתיבא באור' ולא אחזיק בה האי כותי דתנא קמא סבר כיון דכתיבא אף על גב דלא אחזיק ור' שמ' בן גמ' סבר או אחזיק בה מון או לא אחזיק לא: ומקשי' יהכי" האי כל מצ' שהחזיקו בה כותיים אם החזיקו בה מיבעי ליה: וקאימא קושיא ומישניינן אילא איכא ביניהו דלא כתיבא ואחזיק דתנא קמא כיון דלא כתיבא אף על נב דאחזיק לא ור' שמע' בן גמ' סבר כיון דאחזיק אחזיק: וכיון דפלונ' דרבנן ורבן שמ' בן נמ' בדלא כתיבא ואחזיק הבד' כתיבא " פודי 20 מודי 12 להו ר' שמעון בן נמל' לרבנן: וכיון דמצת מצוה כתובה בתורה הי הוה ליה רבן שמעון בן גמ' ורבנן בהד סברא ור' אלעיר

באמר הוה ליה יחיד ולית הילב' כותיה: פוטיתא 13 גיריתא xxxx

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = הוששני <sup>3</sup> Pesahim, 37 a.

<sup>1</sup> Pesahim, 37 a. 5 Hullin, 4a. 6 Read מצת.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> This is the correct reading, and not אליעור, as the editions have it; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>3</sup> Our texts have בקימין, MS. M. בקימין and בקימין. 9 = = = = . <sup>10</sup> Read אי הכי Read אי הכי.

<sup>12</sup> Dittography.

<sup>13</sup> Pesahim, 24 a, end.

### (Leaf 12, verso.)

ממאב ודג ממא הי ושמה בלשוו ערבי גרי<sup>1</sup>: וששאל' מנחה נדולה ומנחה קטנה ופלג מנחה למה נאמרו 2 לערב הפסח או לערב יום הכפ' או לשבתוח וימ' טוב': תחלת מה שאמ' חכמ' לעיניו תמיד שלביו הערבים ופסח זה עם זה דכתיב בתמיד ואת הכבש השני תעשה בין הטרבים וכתיב בפסח ושחטו אתו כל עדת יש' ביו הערבים ולהקדים תמיד לפסח: ושנינו תמיד נשחט וכו' 3 מתנ' וכי ההוא נמרא דראשיה דתמיד: ובא ללמדינו שמשש שנות ומחצה נקרית מנחה גדולה שאילו לא כיו הינו אומ' תמיד כתוב בו ביו הער' וכיוו ששחטו בשש ומחצה פסול: באה בראיתא זו ללמדינו א 10 איזו מנ' גדולה ואיזה קטנה: וממנה אנו לומדין ביו למנחת תפילה שלחול בין לתפילת מוספין ומנחה שלשבת כי דקאמר'2 א ברת: ינ ריפי אינה שאינה עוברת: ינ ריפי או אינה עוברת: ינ ריפי שני ככרות הדבוקיו זה לזה ושמו בלשוו ארמי היפה בי רב אכל זו ריפי שהן כו בני גג' לקבא ו' ככרות לכל קב ולא בדיד מפני שהיה אוכל בז הרבה כלומר שַׁעַּדוֹ לא שבעתי שאומר ואכלת ושבעת: אמ' רב נח' עדי כפנא תוב: עדי פירשו זה: אמ' רב נחמן זה העבון לעולם שלא בירד על זו ריפי אילא אמ' רב נחמן אין דבר תלוי ברב הונא יושאל' והתקדשתם אילו מים ראש' מים ראש' xxxiv והיתם קדוש' אילו מים אחרונים וכו'° כך הלכה או לא: עכשו איז אנו נוהניו כמות זו אילא כדכאיזצד ? אמ' רב אתי 8 הרגיל 20 בשמו שמו מעכבו אמ' רב אשי כי הונן ברב כהנא אמ' משחא מעכב לן ואמ' ולית הילכתא בכל הני שמע' אילא כי הא דאמ' רב

برى أ ; comp. I. Löw in Orientalische Studien, I, 552.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 26 b. <sup>3</sup> Pesaḥim, Mishnah, V, 1; Gemara, ibid., 58 a.

<sup>4</sup> Superlinear vocalization.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Berakot, 42 a, top; read רב הונא; comp. 'Aruk, s.v. כעך.

<sup>6</sup> Berakot, 53 b, end. <sup>7</sup> = כרכיצר; Berakot, 42 a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Comp. introductory note.

# (Leaf 13, recto.)

חייה בר אשי אמ' רב ג' תכיפ' וכו' ורב אשי ורב נחמן בר יצחק הלכה כרב אשי ואו 1 רבנן דסיומא אמרוה בתר רב אשי וכל שבין דהוו להין בתראיי וקיימי לן הילכת' כבתראיי: תינלל מטפחת ואל יגלה ספר תורה 2 כך פירושו דקאמ' הגולל 3 ספר תורה ז ערום נקבר ערום אילא גוללו במטפחת שלו ואם תאמר נכנסת מטפחת בין גויל לגויל ונגללת עם ספר תורה וצריך להוציאה בידו מבין הגוילין ויש לו לספר תורה כעין בזיון מוטב תינלל מטפחת ואל ינלה ספר תורה: הקורה מנלה למפרט לא יצא ז כגין שהחיל בכי מרדכי היהודי ואחריו וכל מששה ואחריו 10 וישם ועל עד ויהי בימי אחשורוש זהו למפרע: סירגון כגון שקראה פיסקי פיסקי ויהי בימי אחשו' ועד גם ושתי ועיכב וקרא עד ויאמר ממוכן ועיכב וקרא עד ויאמר המו למלך עיכב: מיהא על הסדר קראה אילא חתיכות חתיכות כי דקאמ׳ לא הוה ידעו רבנז מאי סירנון וכו': אמתה שלתורה <sup>6</sup> כעיקר שבתורה xxxvII 15 באמת שלה כגון מצות וחקים ומשפטים שבה: ומחי לה אמוחה": מצות חנוכה עד שתכלה רגל מו השוק": בני אדם טובריו xxxvixi ושבין ברגליהן כי דכתי' רגלי הגברים: והתחלתה כי דדביתהן דרב יוסף וכו<sup>6</sup> ואם כבת אחר ערב שמיט בשעה אחת או פחות מכן אין חיב להדליקה דהלכ' כבתה אין זכוק לה": 20 זם נם נם סימן: והילכת' כנם": ומקש' וכבתה אין זקוק לה ורמי' מצותה עד שתכלה רגל מו השוק מאי לאו דאו כביא הדר מדליק לה אלמא זקוק לה ותיוב' דרב הונא לא דאו

<sup>1 = &#</sup>x27;N1. 2 Megillah, 32 a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Our texts read האוהן; comp. introductory note.

<sup>4</sup> Megillah, Mishnah, II, I; Gemara, ibid., 17a. 5 Megillah, 18a.

<sup>6</sup> Ibid., 16 b. 7 Ibid., 19 b. 8 Shabbat, 21 b. 9 Ibid., 23 b.

יי Read: . . . . בנהה = זם נם הוהר אין אסור אין (זקוק [זקוק להשתמש מיהר להשתמש אין אין [ מיהר אין אסור אין אסור אין אסור

# (Leaf 13, verso.)

לא אדליק עד שתכלה רגל מן השוק מדליק או נמי לשיעורא דהיכא דכלתה רגל מן השוק ועד אן דולקת אם רצה מכבה או נמי מסלקה תדמרא ציבי דשמוהו מתרמדי בני אדם פועלים העושין בשדה מיתאחרין אחר כל בני אדם וכשבאין מלקטין תרמדי עצים למי שהן אצון לוטפלהון דלא אפשר למזבן ציבי ותרמדי בחינם:

אצ ואנשים הרבה בחצר אחת: שורת הדין אם משתתפין כולן בשמן יוצאין כולם בנר אחת מדנר שיש לה שתי פיות עולה לשני בני אדם ומדר' חונא מילא קערה שמן וכו'<sup>3</sup> ומדר' זורא מראש הוה משתתפנא בפריטי<sup>3</sup> אלמא בשותתות<sup>7</sup> סגיא אבל הרוצה לחבב ולהדר מצות

נר איש נר העוכה נר לעצמו דתנו רבנן 3 מצות נר חנוכה נר איש נס

וצ וביתו והמדרין נר לכל אחד ואחד וכו': ושיכרא דארמאיי בין דחיטי ובין דתמרים בין דצמוקין כיון דמירמא רמו ליה ולא מבשלין ליה שרי דאמ' רב האי שיכרא דארמאיי שרי ולא מבשלין ליה שרי דאמ' רב האי שיכרא דארמאיי שרי ואה ברי לא נישתי מיניה: ואמרינן לאו משום דאסיר אילא

14 וחיה ברי לא נישתי כויניה: ואמרינן לאו משום דאסיר אילא xLII דלקי כולקי ליה ובו'?: ופוקע"י שלגוים כיון שהן מטילין בו

אנורים מבושל אסור: ספר יוחסין <sup>11</sup> כיון שהיה בו פירוש כל משפ' ומשפחה וכמה סגנים ושרים וראשים היו בה וכמה נביאים וצדיק' היו בה וכמה בעלי תורה היו בה וכמה פגם ופסול היו בה היו מדבקין ונושאין ומשיאין ומשיאין הדרכה בכה ופסול היו בה היו מדבקין ונושאין ומשיאין הדרכה בכה ובסול היו בה היו מדבקין ונושאין ומשיאין המדבקים ובכרכה בכרכה בכר

20 ומתחברין עם מיוחסין וטובים ומתרחקין מן הפנומין וכיון שנגנז תשט כוחן וכהה מאור עיניהם שלא היו יודעין באיזו משפחה ידבקו ואפילו הן עצמן לא היו יודעין מה היה בהן והיו

 $<sup>^1=</sup>$ ינדיין.  $^2$  Shabbat, 21 b. It cannot be determined whether the correct reading is הדמרא סי הרמוא  $^3$  Read דשמיהו - דשמיהו.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read אינון. <sup>5</sup> Shabbat, 23 b.

<sup>7</sup> Read אבשותפות 8 Shabbat, 21 b.

<sup>10</sup> Arab. فُقَاعٌ, a beverage made of barley.

Ibid., 23 a.
 Abodah Zarah, 31 b.

<sup>11</sup> Pesaḥim, 62 b.

### (Leaf 14, recto.)

מתיראין ממה שאמרו חכמים ' כל הנושא אשה שאינה הונגת לו

וכו': ת' גמלי דרשא דמאצל לאצל "לא מדרש שלתורה אילא

מדרש מעשה משפחות מה עשו ומה היו ביניהם: פסח

מעוכין "כיוון שרבין ישראל אלפ' אלפ' ברגל דוחקין זה את זה ומעכבין "

זה את זה ובאין לידי סכנה: ובירוש' היה נעשה גם ולא היו מצטערין

ולא היו באין לידי סכנה שכך אמ' חכמ' מעולם לא נתמעך אדם

גגג בעזרה וכן בתמיר": גפה שלרומי שנשבעין בני רומי כולן כגון

רוממותה ובגובהה ובגבורתה ובעוזה ובעוצמה ובממשלתה

בעוצ שלרומי: וגלגל קבוע ומזלות חוזרון: וגלגל חוזר ומזלות

זבע שחכמי אומות העולם אומ' "דבר זה לא דיני ממנות

ודיני נפשות הן ולא איסור והיתר הו שצריך לקבוע הלכה ואף

על פי כן גראין דב' שאף על פי שאמר רבי תשובה לדברי אומות העולם

שמעולם לא ראינו עגלה בדרום ועקרב בצפון אלמא גלגל קבוע
ומזלות חוזרין משמע כבר בא ראבה" ופרכה לדרבי דקאמ'
זורלמא כסדנא דריחיא ובצינרא דדישא"! דריחיא ודשא חוזרין
וסדנא וצינרא עומדין במקומן וקומ' לן הילב' כבתראיי: ועוד
גמרא דחמוכר את הספינה" מסיע ליה לראבה דאמ' רבה בר בר

חנה ובו' ואתנחתה לסלתאי בההי בותא וכ' עד הדר גילגלא לדוכ' ושקלת לה אלמא גלגל חוזר: וביו חכמי

20 אומות העולם אומ' ביום חמה מהלבת וכו' שבזו הלכה כחכמ' אומ' הע' דאמ' רבי נראין דבריהם שביום עינות <sup>12</sup> צוננין ובלילה רותחין שאין אחד שאחלוק <sup>12</sup> על רבי בזו: ועוד כך אנו רואין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 70 a. <sup>2</sup> Pesahim, 62 b. <sup>3</sup> Ibid., 64 b.

ימעככין Read אלפי אלפים. <sup>5</sup> Read ומעככין.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nothing bearing on it is found in Tamid. Either read rough and comp. V, II; or the two words belong to p. 345, line 18, and comp. Tamid, III, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pesahim, 87 b. <sup>8</sup> Ibid., 94 b.

<sup>9</sup> Our texts read רב אחא בר יעקב.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> This is also the reading of MS. B. and some of the old authorities; comp. Rabbinovicz, ad loc.
<sup>11</sup> Baba Batra, 74 a.

<sup>12</sup> Editions and MSS, have nurry.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Read שיחלוק.

## (Leaf 14, verso.)

במעינות שהן כמה שמר רבי: ואסור לאדם שישוט אצבעו קמנה XLVII במים בט' באב כדרך שאסור ביום הכפר'ו הלכה היא וכד אנו שושיי אילא דוקא בלא ידיו מלוכלכות בטיט ובצואה ושלא בשעה שיוצא מבית הכסא דלא עדיף ט' באב מיום הכפורים דקאמ' ביום הכפ' אף על פי 5 שאמרו אסור לרחוץ מקצת גופו ככל גופו אם היו ידיו מלכלכות

בטיט ובצואה רוחין כדרכו ואינו חושש :: במצליף 3 האמיר 1 XLVIII

XLIX בהדיא מחוי רב יהודה כמנגדנא 5: רידיא 5 כבר מפורש בסדר תעניות ? אמ' ראבה האי רידיא כי איגורא " דאמי וקאיי

בין תהומא תתא לתהומא עילא וכו': נביני כרוז איש שהיה ב

סו ממונה במקדש להכריז לכהנים בתחלת היום בהשכמה זה יעשה כך וזה יעשה כך דתנו 10 ואילו הן ממונין שהין במקדש יוחנן בן פנחס על החותמות אחיה על הסלתות מתיה בן שמואל

על הפיסות פתחיה על הקרב' למה נקרא שמו פתחיה שהו פותח דברים ודורשו ויודע בשבעים לשוו בו אחיה על חולי מעיוי

בז נחוניא חופיר שיחיו גביני כרון בו גבר על נעילת שערים בו בֿכֿאי על הפּקיע בן אריא על הצלצל אנדם בן לוי על השיר בית גרמו על מעשה לחם הפנים בית אבטינים על מעשה קטרת אלעזר הפרכת פנחם המלבוש: ושנו חכמ'° גביני כרוז מה היה אומ' עמדו כהנים לעבודתכם לוים לדוכנם יש' למעמדכם והיה קולו

ברד בדרד מקום שהיה עומד בדרד בדרד נשמע בג' פרסאות: בית הרירי " מקום שהיה עומד בדרד

בין ירושלים לצוק מקום שנדחף שעיר המשתלה ומרוחק מירוש' ג' מילין ומדבר היה בין מדבר ירוש' למדבר צוק כלומר הרירי בין שני

<sup>1</sup> Pesahim, 54 b, end. 2 Yoma, 77 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yoma, Mishnah, VI, 3; Gemara, ibid., 53 b. <sup>4</sup> = הא אמיר.
<sup>5</sup> Yoma, 54 b, end. <sup>6</sup> Ibid., 21 a, top. <sup>7</sup> Ta'anit, 25 b.

<sup>8</sup> Our texts and MSS, have עיגולא = איגולא to be read עיגולא = איגולא "a calfkin." 9 Yoma, 20 b.

<sup>10</sup> Shekalim, V, I; comp. introductory note.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Yoma, Mishnah, VI, 8: Gemara, ibid., 68 b.







# APPENDIX

### XXXIX-XLVII

This appendix contains, either in their entirety or in part, nine fragments (XXXIX-XLVII) of the Sheëltot and the Halakot Gedolot, belonging to the Taylor-Schechter Collection. Their important place in the study of the Halakic literature of the Geonim is demonstrated in the first volume of this work, pp. 91-2 and 108-9.

XXXIX contains a single leaf, vellum, the first twelve lines of which are given. The rest of the fragment is identical with the beginning of Sheëlta IV in the editions. The portion reproduced here is closely connected with the end of Sheëlta III in the editions. Both deal with the auestion whether הלנית is more important than הלנית המת. Our text of the Sheëltot has preserved nothing of the material treated in the present fragment, and, as the latter also is incomplete, it is not possible to determine the exact size of the Sheëlta.

XL consists of eight consecutive folios, and it contains the Derashah meant to be attached to Sheëlta XLIII, which, like all the Derashot, is missing in the editions, and, besides, it contains a considerable portion of Sheëlta XLIV in a form differing essentially from the text as printed. Although the additions made by the fragments to what we possessed of the Sheëltot are almost entirely quotations from the Talmud, it was still thought well to reproduce the whole here, especially in view of its value for the text criticism of the Talmud.

XLI consists of two folios. The first twenty-five lines are the beginning of a Sheëlta, not preserved in our printed texts. To judge by the Halakic material in the piece now rescued from oblivion, it was intended for the pericope , or מצורע, or אחרי מות, Only so much of the fragment has been copied here as contains the Sheëlta. The rest consists of extracts from Halakic and Haggadic works, one piece being particularly interesting. Apparently, it belongs to the Tanna debe Eliyahu Rabba and Zutta. and, differing from our version, as it does, it is of great importance in the study of this Midrash.

XLII contains two leaves, vellum, thirty-seven lines to a page. The part published here consists of the last thirteen lines of leaf I, recto, and the first thirteen lines of leaf 1, verso. It is the end of the Sheilta belonging to the Pentateuch lesson פצורע. The rest of the fragment is in our printed texts.

XLIII is written on paper and contains six leaves, the last page blank; pp. 1-8 in neat square writing, while p. 9 is nearly cursive, and large; pp. 10-11, square writing. The first page is blackened and rubbed, and further mutilated by two holes. I have tried to supply the illegible and missing words. What is reproduced here corresponds to nine consecutive pages, containing a Yom Kippur Sheëlta. The last two pages are part of a Piggut, probably from an 'Abodah for the Day of Atonement.

This Sheelta is quite new, and it has a number of interesting points. I venture to call attention to some of them.

Leaf 1, recto, line 7, a Haggadah is quoted from the Midrosh Tehillim with the introductory words וסדרי שמים. plainly indicating that the author of the Sheëltot had before him a Midrash on the Psalms arranged according to Sedurim. The oldest authority known up to the present as having had access to such a Midrash was Rabbenu Nissim of Kairwan 1, who lived three centuries after the author of the Sheëltot.

For the history of the liturgy, the Confession of Sin, on leaf 1, recto, lines 26-9, is extremely important.

<sup>1</sup> Comp. Buber, Introduction to his edition of Midrash Tchillim, p. 66.

Although badly mutilated, it can still be recognized as identical with the form occurring in Palestinian sources, and different from that in the Talmud Babli 1. Yet one must guard against drawing the unwarranted inference, from this agreement between Rabbi Aha and the Palestinian sources, that he gave the preference to them. If there is any statement that can be made with certainty concerning Rabbi Aha, it is that it was his constant aim to establish the authority of the Babylonian Talmud as the court of highest resort. Our information about the liturgy of the Babylonian Jews of Geonic times is so inadequate that the utmost caution is required in dealing with whatever concerns it. The view, universally held2, that the 'Amidah, published by Professor Schechter in the J. Q. R., X. p. 654 et seq., is of Palestinian origin, becomes less certain when it is recalled that so late as the time of Rabbi Natronai (see above, p. 119, end) an 'Abodah commonly considered Palestinian was used in the Babylonian synagogues.

The reason given, on leaf 1, verso, 11. 8–11, for the choice of the Pentateuch passage read in the afternoon of the Day of Atonement<sup>3</sup>, is cited by Rabbi Abraham ben Nathan, of Lunel (אַסָּדְּאָב, 61 a), as a "French tradition." It is not at all improbable that the old French Jewish scholars may have derived their tradition from this very Sheëlta.

The source for the parable, leaf 3, recto, 11. 4-6, is not known to me. Obviously, Rabbi Aha must have had it in his text of the Talmud, Sanhedrin, 99 a. In any event, it is the short, original form of the New Testament parable of the prodigal son.

XLIV is on paper, six consecutive leaves, square, black

<sup>1</sup> Comp. Yer. Yoma, end; Lev. R., III, 3; and Babli Yoma, 87 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Prof. Schechter's remarks, and Dr. Elbogen, Studien z. Geschichte d. jüd. Gottesdienstes, p. 49 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The reason given is probably correct. In view of the fact that in olden times folk-dances took place on between men and women, leading to marriages, the reading of the Biblical laws of marriage is highly appropriate.

writing. It contains a piece of the ""n. There is very little new material of importance, but the arrangement is characteristic, differing widely from that of the printed texts of the ""n.

XLV, two leaves, vellum, square writing. Like the previous fragment, it contains a piece of the "\"\"\". Fol. 4 follows our printed text rather closely, but fol. 2 varies greatly from it. I have therefore copied only the latter portion of the fragment.

XLVI, one leaf, vellum, small square writing. It is a piece of the *Halakot Kezabot* of Rabbi Jehudai Gaon corresponding to that published by Horowitz, in תש"ר I, pp. 15–16, but containing a considerable number of variant readings as compared with it.

XLVII. one leaf, vellum, thick, regular, square black hand. It seems to be an extract from a version of the ב"ה essentially different from ours. With the exception of the first eleven lines, which are contained in ב"ה, ed. Hildesheimer, 623, it is not to be found in the ב"ה. Notice especially that our fragment speaks of ברם רבעי, and not of ברם רבעי, thus betraying itself as a Palestinian version, since it was only in Palestine that the prohibition against בים applied to all sorts of plantings, and not merely to vineyards. The view that בים is to be buried in the cemetery is, moreover, in opposition to the ב"ב and to the ב"ב, and probably is another Palestinian custom.

<sup>1</sup> Comp. Tur, Yoreh Deah, 294, and 2", ed. Hildesheimer, 644.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. 2"ח, 16a; ed. Hildesheimer, 643, and Sheëllot, C, 114, 116. <sup>3</sup> In ב"ח, ed. Hildesheimer, 643, אביקיים is not to be translated with the

י In ב"ח, ed. Hildesheimer, 643, בישרישט is not to be translated with the editor "river" but "depth," by which the depth of the soil is meant.

## XXXIX.

אלא שממהרין לצועק יותר מהניצעק <sup>1</sup> ברם צ' אפילו....

דיטריח ליה בכל מלי למכתב כתובה ומקמי דליעול להת <sup>2</sup>....

אי אביו שלחתן אי אמה שלכלה וא.. א קמיה תרתי מי...

חדה מבעל בעילת מצוה וחדה מקבר שַכבא הינא מינַ....

5 אם תמצי לומר בעילת מצוה עדיפה ובתר דבעיל קַבַּר ליד...

בתר דקבר ליה לשבעת ימי משתה נוהג בראשה אי ד.....

ימי אבלות תא שמע <sup>3</sup> דתניה הרי שהיה פתו אפויה וֹטֹבֹּחוֹ

טבוח יינו מתוקן ומת אביו שלחתן או אמה שלכלה מֹכֹנִיסֹן

את המת לחדר את החתן ואת הכלה לחופה ובועל בֹעִילֹת מֹצוֹהֹ

נוהג שבעת ימי אבלות ובאתן "מים הוא ישן בן אנשים וֹהוֹאׁ

ישינה בין הנשים ואין מונעין טכשיטין מן הכלה כל שלשים וֹוֹם

ואלה תולדות נת

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 93 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read מת הופה מת

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ketubot, 3 b.

# XL.

| (Leaf I, red |  |
|--------------|--|
|              |  |

| כסופא הוא א' ליה כסבר כי מטי                |
|---------------------------------------------|
| רב פפא האי אסמכתא זמנין קנ                  |
| קניא אשכחיה דקא טרח אזווי לא קני אשכהויה    |
| וקא שאתי שיכרא קני א' ליה רב אחא מדופתא     |
| 5 ודילמא איש אסמכיה אווזי אי נמי לפכוחי     |
| אלא אמ' לבינא אי ודאי קפיד אדמיה קני א'     |
| קפיד אארעא קני ההוא גברא דובין ליה          |
| באח א' ליה אי ט מ אי מגבי                   |
| ראית לסוף טרפיה מיניה ושטפו מיא ל           |
| ואית לסוף סופיה מיניה הספו מיא ל 10         |
| וווי                                        |
| המ. א. א. ליו אי יבנא לןפל מונוב ואוו לאו ל |
|                                             |
| לא קניא יל נין ארעא דלא לזבוני קים          |
| ווי א' ליה רב חונא לרב פפא כל דאי לא קא     |
|                                             |
| אר לר של קסבר רב נחמן מחילין בטיעות         |
| א איתמר המוכר פירות דקל לחבירו א' רב חו     |
| לעולם יכול לחזור בו משבאו לעולם אינו        |
| נחמן א' אפילו משבאו לעולם יבו               |
| אוו ואכיל לא מפקאו או מפיל לא               |
| , מינ ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    |
| בה אמרה א בה אמרה                           |
| ה את נוולה א                                |
| לא גמר ר                                    |
| א רבה 25                                    |
| • • • • •                                   |
|                                             |

 $<sup>^{1}</sup>$  Baba Mezia, 66 b.  $^{2}$  The reading of the last three words doubtful.  $^{3}$  Baba Mezia, 67 a.

# (Leaf I, verso.)

| זוויה במפקינן אכל טפי לא מפקינן מיניה                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| אבק ריבית ווצא בדיינין אבק ריבית יוצא בדיינין                                          |
| מרי עבד רב אשי עובדא ביתמי קטנים כגדולים <sup>2</sup>                                  |
| מרי אמר° בריה דרב יוסף משמיה דרבא האי                                                  |
| ה באתרא דמסלקי לא ליכול אלא בנכיתא ואי                                                 |
| רבנן הוא אפילו בנכיהא נמי לא ליכול אלא בקיצו                                           |
| למאן דאמ' שריא קיצותא אלא למאן דאמ' קיצות'                                             |
| אי איכא למימר ראיתמר קיצותא פלגי בה                                                    |
| ב זביד חד אמ' שריא וחד אמ' אס יא והיכי                                                 |
| צותא כגון ראמ' ליה עד חמש שנֵי אכיל 10                                                 |
| תא מיכן ואלך אכילנא יטיעור זוזי ומסתליק נ                                              |
| דאמרי עד חמש שנין אכילנא בלא נכיתא הא וד                                               |
| א אלא חמש שָנִים אכילנא בנכיתא מיכן ואלך                                               |
| עד דהוו לך זוזי ופרעת לי ואיכא דאמ                                                     |
| אר אלא היכי דאמי קיצותא אלא                                                            |
| דכתב ליה עד חמש שנין                                                                   |
| שיעור זוזי ומסתליק                                                                     |
| מאן דאסר                                                                               |
| סורא דכתב                                                                              |
| לא כם                                                                                  |
|                                                                                        |
| <sup>1</sup> Baba Mezia, 67 a. <sup>2</sup> Ibid., 67 b, top. <sup>3</sup> = אכיר רבא. |

#### (Leaf 2, recto.)

זוויה <sup>1</sup> אגינא אקרי אמרו ליה אנא יהיב ...... בני גרמידי גרמידי וקא עילינו בשוקא .....

זוטרתא אי אית ליה שרי ואילא אסיר פשיטא מ..... דתימא כיוו דמימלא קא רבי עד שיבא בני א . . ר שא . . . ב מפתח דמי קמש' לו תניא נמי הכי היה לד° לחלוב את שיוו ולמוז את רחיליו ולדרות את כורתו מצאו חבירו ואמ׳ לו מה שעיזי חולבות מכור לך מה שכוורתי' רודה כך וכך מכור לך אכור ואיכא דאמרי הכי א' רבא כיון דממילה קא רב.. שפיר דמי והא תניא כך וכך אסור אמרי הכי 10 הני דאיכא הישתא לאו אינהו דקא רבי הא חל' לו' אי פסקא להי אתי אחרינא בדוכהו : רב פפא ורב חונא בריה דרב יהושע דאמ' תרויהו האי משכנתא באתרא דמסלקי אין בעל חוב גובה ממנו והבכור נוטל בה פי שנים ואיו השביעית משמטתה וא' מר זוטרא האי משכנתא 15 באתרא דמסלקי מסלקינו ליה ואפילו מתמרי דאבוריא ואי אנבהי בסיסני קני ולמא דאמי בליו שללוקח ברשות מוכר קנה לוקח רב אמ' לא צריד למיקנא מיניה רב ששא בריה דרב אידי א' צריך למקנא מיניה והיל' צריך

למקנא מיניה א' איזיל ואיתי זווי לא אכיל איזיל ואיתי 20 זווי מא ... בינא א' אכיל רב אשי א' לא אכיל והיל' לא אכיל ... ב כהנא ורב אשי לא אכלי בנכיתא רבינא אכיל אכיל ... ב כהנא ורב אשי לא אכלי בנכיתא רבינא אכיל אכו. זוטרא מאי טעמא פן דאמ' אכיל מידי דהוה אשדה אחווה שדה אחווה לאו אף על גב דהוה פירנ שוי טובא פריק° להו בארבעה הכא נמי לא שנא ומאי טעמ'

## (Leaf 2, verso.)

י דאמ' לא אכיל מידי דהוה אשדה אחוזה הקדש הוא ורחמנא אוקמיה אפידיום ... שדה אחוזה הקדש הוא ורחמנא אוקמיה אפידיום ... הכא הלואה הוא מתחזייאת כרבית א' רב אשי אמרו לי א' רבא לית הילכתא לא כטורשי דפאפוני ולא כשטרי דמחוונאי דזקפי רווחא אקרנא ובתבי אשטרא מי יימא בי המימי דהוי רווחא אליה מר לרב אשי אבא עביד הכי כי אתו מהימן וא' ליה הא תינא " כל זמן דאיתיה בחיי אי שכיב ונפל שיטרי קמי יתמי מאי ... בחיי אי שכיב ונפל שיטרי קמי ותח נפשיה דאמימר לא כחכירי דנרשאי דכתבי הכי דאמימר לא כחכירי דנרשאי דכתבי הכי פלניא משכין ארעייה לפלניא והדר חברא מיניה אימת הני דלימני דכתרי הרי מיניא מיניה אימת הני דלימני דכתרי הרי מיניא מיניה אימת הני דלימני דכתרי הרי מיניא מיניה

פלניא משכין ארעייה לפלניא והדר חכרא אימת קני דליקני דכתבין הכי קנינא מוניה ושחינא ליה כמה עידנין והדר זה כרונחא<sup>2</sup> מיניה 15 שפיר דאמי כדי שלא תנעול דלת בפני לוין ולאו מילתא היא: אין מושיבין את החַנְנֵנִי למחצה

שבר ולא יתן לו מעות ליקח לו' פירות למחצה שניין אלא אם כן נותן לו שב..... בפועל בטל אין משיינין את התורנגלין למחצה שכר אין שמין עגלין וסיחין 20 למחצה שכר אלא אם כן נותן לו שבר... מלו ומזונן שמין עגל עם אמו וסיח עם אמו ובמקום שנהגו לעלות שבר כתף לשעות מעלין אין

 $<sup>^1</sup>$  Baba Mezia, 68 a, top.  $^2$  = א מכר ליה:  $^3$  הינה א  $^3$  הינה ה as in many cases.  $^4$  Read הכרנוה ה הכרנוה.  $^5$  Not in our text of the Mishnah, but quoted in the Talmud, 68 b, from Tosefta, Baba Mezia, V, 6.

## (Leaf 3, recto.)

מושיבין 1 וג' עד כפועל בטל מאי פועל בטל א' אב ..... שלאותה מלאכה מאי כפועל בטל שלאותה מלאכה דבטיל מיניה עד האידנא: וצריכנא אי אשמיענן חנוני משום דלית ליה טירחא אבל לוקח לו פירות אבל חנוני דלית ליה הכא בנו לא טבל עמו אלא בציר זני ביה קמול לן תנו רבנן כמה 5 הוא שכרו בין במרובה בין מועטת דברי ר' מאיר ר' יהודה או' אפילו לא טבל עמו אלא בציר אפילו לא אכל טמו אלא גרוגרות אחת זו היא שכרו ר' שמעון בן יוחי או' נותו לו שכרו משלם: תנו רב' אין שמין לא עזים ולא רחלים ולא תרנונלין יוסה ביר' יוסה ביר' לעשות ואוכל למחצה שכר ר' יוסה ביר' יהודה או' שמין את העזים מפני שהן חולבות 'נ' הרחלים מפני שהן גוזוות שוטפות ומורטות ואת התרננולת מפני שהִי עושַה תנא קמא בניזה וחלב לא הוי שכר טמלו ומזונו בגיזה וחלב כולי עלמא לא פליני כי פליני בנסיובי ותותרי ר' יוסה ביר' יהודה סבר לה כאבוה דאיי אפילו לא טבל עמו אלא בציר תנא קמא סבר לה כר' שמעון בן יוחי דאמ' נותן לו שכרו משלם: תנו רבנ: משכרת אשה תרנגולת לחברת בשני אפרוחין בשנה ומותרת אשה שתאמר לחברתה תרננולת 20 שליי וביצים שלך תחלוק באפרוחים דב' ר' יוסי לית לה שבר עמלו ומזונו איכא בצים מוזרות: ר' אליעזר מאגורניא הוה ליה ההוא ארישא דהוה יהיב ליה וובין ליה דינה 6 ופטים ליה כי פליג לה בהדה הוה יהיב ליה רשא בשכר עמלו ומזוני אמרה ליה ביתהו האי דלא פליג לך באליתא מיטום דלא יהבת 25

## (Leaf 3, verso.)

באליתא באליתא בהדיה בי פלג ליה ופלג ליה נמי באליתא ..... ליה הב לי רשא דניפליג א' ליה לאו בעד האידנא זווי הוו מיתחזי כרבית השתא זוואי ודבוך בשותפי אנן והאי קא מרחת בדידך קא שענהי

5 טרחת אי משום פלגא דידי סתם אַרֵשא מִשַעַבַד נפשֵיה לאַוֹתוֹיוַי רעיא למֵרֵיה

דארעָא: שמין <sup>®</sup> פרה וחמור וכל דבר לעשות ואוכל למחצה שכר מקום שנהגו לעשות ואוכל למחצה שכר מקום שנהגו לחלוק בולרות יחלוקו לגדל יגדילו רבן שמ' בן גמ' או'

ינ שמין עגל עם אמו ושיח עם אמו ומפרין
על שדהו ואינו חושש משם ריבית: תנו רבנן להשם בהמה לחבירו עד מתי חייב לטפל
בהמה בולדות סומכוס אומ' בולדות שְׁמוֹנֶה
עשר חודש בגדרות כול וד חודש ואם בא לחלוק

15 בתוך זמנו חברו מעכב עליו אבל אינו דומה טיפולה שלשנה זו לטיפולה שלשנה אחרת תניא אידך השם בהמה לחברו עד מתיר

ליטפל בולדות בדקה ל יום בגסה ב יום ר' יוסה בר' יהודה או' ב חדשים מפני שטיפולה

ששיניה 20 מרובה מאי מפכי שטיפו' מרו' תנא מפני דקות מיכן ואלך נוטל מחצה שלו וחצי מחצה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 a. Gemara, ibid., 69 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 71111? <sup>3</sup> Mishnah, Baba Mezia, V, 5; <sup>4</sup> Baba Mezia, 69 a.

#### (Leaf 4, recto.)

שלחברו 1 רב מנשיא גוריא שקא..... ה בשלו וחצי מחצה בשלחברו אתא לקמיה.. אביי

א' ליה מאן פלג לך ועוד מקום שנהגו לגדל הוא יהני מקום שנהגו לגדל יגדילו הנהו תרי בותאי דהוה מקום שנהגו לגדל יגדילו הנהו תרי בותאי דהוה להווי שותפות בהדי הדדי אזל חד מיניהו פלג ליה זווי בלא אדעתא דחבריה אתו לקמיה דרב פפא א' ליה הבי א' רב נחמן זווי כמא דפליגי וקימי אזל אירך פלג ליה חמרא בלא אדעתא דחבריה א' רב פפא בנון האי "ודאי איבטי ליה לאודוטיה זווי מי איכא מאבי מי איכא

נסים מסיכי א' ליה לא חמרא כן לי עלמ' ידעי דאיכא 10

ואיכא לא בסים: גופה א' רב נחמן זווי כמה דפליני <sup>וקימי</sup>
והני מילי טבי וטבי בישי ובישי תקלי ותקלי אבל טבי
בישי ובישי טבי טבי ותקלי תקלי וטבי לא רב חמא
הוה מור זווי כל יומא בפשיטא לסוף כלו זווי

15 חמא מעיקרא מאי סבר מידי דהוה אמרה ולא היא מרה הדרה בעינה זוא לא הדרה בעינה אם לומר הדרא בעינה מרה ידיע פחתה זוזא לא ידיע פחתה א' רבא שרי ליה לאיניש למיתן לחבריה ארבעה זוזי ונימא ליה אזופיה לפלניא מאי טע' לא אמרה תורה אלא רבית' הבאה מלווה לטלוה א' רבא שרי ליה לאיניש למיתן לחבריה דְּ זוזי אמרו ליה רבנן לרב פפא והא א' קא אביל בנך ריביתא א' להו כל כהאי ריביתא מאי טע' לא אסרה תורה אלא ריבית

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 a.

<sup>2</sup> Ibid., 69 b, top.

<sup>?</sup> מאבי ?

<sup>4</sup> Comp. Rabbinovicz, ad loc.

#### (Leaf 4, verso.)

מ .... מלוה 1 הכא שבר אמירה הוא מפריז על אחר ואינו חושש משום ריבית: תנו רבנן כיצד מפרין על שדהו השכיר לו שדה בעשרים כור בשנה אמר לו תן לי מאתים זוז ופרנסה ואני 5 אַעלָה לך עשרים כור מותר אבל אין מפרין לא על החנות ולא על הספהינ <del>חנות לצור בה פורתא וציבי לה</del> אמר רב נחמן אצתיה בראשה 2 פעמים שמפרין על החנות ועל הספינה חנות לצור בה פורתא וציבי לה אינשי ושרוא אנרא טפי ספינה למיובן לה פינן אגרא טפי אמר רַבֿ ספִינָה 10 דשפירא אסקריא פגרא אנרא ופגרא אמרו ליה בב־כהנא ורב יוםי לרב אי גרא לא פגרא אי פגרא לא אגרא אשתיק אמ' רב ששת מאי מע׳ קא שתיק ליה רב לא שמיעה ליה להַאַּי מַתְנִיתא דתניא אף על פי שאמרו אין מקבלין צאן ברול מיש אבל מקבלין צאן ברול מנוי והשם בהמה מחבירו ואמ׳ לו בהמה זו עשויה עלי בל׳ דינר ואני אַעלָה לַךְ סֵלע בחֹדש מותר לפי שלא עשַׂאַה בַדְּמִים מחיים אבל עשֹׁאַה בַדְּמִים לאחר המיתה אמ' רב' פפא הילכתא ספינה אגרא ופגרא 20 נהוג 3 בני כפרי אגרא בשעת משיכה פגרא בשעת שבירה מידי במנהגא תליא מילתא אלא משום מתניתא איפכא תניא א' רב ענן א' שמואל מעות מותר להלוותן בריבית א' ליה רבי נחמן לרב ענן משום יתמי ניסור \* אכלי ריביתא יתמי אכלי דלא דידהו 25 ניזיל בתר שבקיהו י אליה זי גופא דעובדא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 b. <sup>2</sup> These two words, written over something else, are a note by the scribe calling attention to the fact that he had written a part of the sentence on the previous line; read אטרביה. <sup>3</sup> Baba Mezia, 70 a, top. <sup>4</sup> דיהכני נינהו ?

## (Leaf 5, recto.)

הַנַבִּי הַנָה בּ א' ליה ההוא דודה דהוה לבני רב . . . ביה והוה מר שמואל תקיל ויהיב ותקיל ושקיל שקי .....ה ואגר פחתיה כי הנפקד? אי אגרא לא פחתא אי פחתא לא אגרא א' ליה כהאי גונא נמי אפילו . בדיקנני נמי שרי ה מאי טע' כיון דקביל עליה פחתיה נחשא בכמה רפחית בציר דמי א' רב ששת תלבת ° מעות שליתומם מותר להלוותו קרוב לשכר ורחוק להפסד: כי אני הכבדתי שאל' דאלו מאן דמיתיליד ליה בוכרא בעאניה מחיב להקדושיה לקמי שמיא שנ' 10 קדש לי כל בכור בזמו שבית המקדש קיים כי תם הוא חלבו ודמו קרוב לגבי המזבח שנ' אד בכור ובשרו נאכל לכהנים וכי בעל מום הוא נאכל לכהנים במומן דכ' ובשרם יהיה לך אחד תם ואחד בעל מום בומן שבית המקדש קיים ובזמן שאין בי' המק' קיים רועה עד בי שיפול בו מום ונאכל לכהנים: ואסור למשרא מומא עד דנפיל ביה ממילה שנ' וכל מום לא יהיה בו בלא ליקרב דאית ביה מומא הוא בו דאפילו אסור דתניא כל מום לא יה' בו אין לי אלא שלא יהיה בו מום בידים מנין שלא יגרום לו על ידי אחרים תל' לו' כל מום 20 אמ' מום ואמ' כל מום: וא' ע' גב דמתיליד ביה למשחטיה עד דמחזי ליה לחכם ודעבר ושחט לא חזינא ליה למומן לאחר שחיטה אלא אסרינו ליה מתיר השוחט את הבכור ומראה את מומו ר' יהודה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 70 a. <sup>2</sup> מה נששך? <sup>3</sup> Read אחלהא. <sup>4</sup> שאלהא; Sheëtta, XLIV, 136, ed. N. Z. Berlin.

## (Leaf 5, verso.)

..... אר הואיל ונשחט שלא על פי מומחה אחור יוחנן בדוקין שבעין דכולי הרל יוחנן בדוקין שבעין דכולי עלמא לא פליגי דאסרי כפליגי במומיו שבנות מר סבר גזרינן מומין שבגוף אטו דוקיו שבעין ומר סבר לא גזרינן ואף על גב דקימא לן ר' מאיר ור' יהודה היל' כר' יהודה בהא כר' מאיר דא' רב נחמן א' שמואל היל כר' מאיר בגזירותיו ואפילו מומחה דאית ליה בכור ואית ביה מומא לא חזי הוא לנפשיה אלא צריך לאחזוייה 1 לאחרי . . . דתניא כל הבכורות אדם רואה סו חוץ מבכור עצמו: ברם: אלו בכור דאיתליד ביה מומא ביומא מבא מה הוא לאחזוייה לחכם ביומא טבא ומשחטיה ומיכליה מי אית ביה משום מוקצה אילא מי אמרינן כיון דלא מישתרו 2 מוקצה הוא אי דילמא מדאית בדעתיה דהשתא נפל ביה מומא לא ביה לא הוה מוקצה ואם תימצא לומר היכא דאיתליד ביה מומא דמובהק וידעי דמישתרי עילויה מי אית ביה מוקצה אילא <sup>3</sup> אמרינו כיון דידע דמום מובהק הוא לא מוקצאי מדעתיה אי דילמ׳ כיון דלא ידע או מיזדקיק ליה חַבַּם אלא מוקצה הוא מיפלג פליגי בה ר' יהודה ור' שמעוז 20 דר' יהודה א' לא הואי מוקצה כהאי גונא וא' ע' גב דר' יהודה מחמר במוקצה הוא 2 דהא דעתיה עליה ור' שמעון אמ' כהאי גונא הואי מוקצה וא' ע' גב דר' שמעון שרי מוקצה בעלמ' הכא אסר דא' מי יימא דמזדקיק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edition אל , but in the following sentence as in our fragment.
<sup>2</sup> The scribe could not read his copy in this passage, and left space indicating that words were missing. Read מחולא and הכא מקול .

<sup>3 = 87 18.</sup> 

#### (Leaf 6, recto.)

ליה חכם ומאי היא דתנו בכור שנפל לב...... או' ירד מומחא ויראה אם יש בו מום יעלה וי..... ואם לאו לא ישחום ר' שמעון או' כל שאין מומו ניכר מערב יום טוב אינו מן המוכן היל' כר' יהוד' אי כר' שמעון בריך הבכור: ולעניו: תש' ב"ב הבכור: ולעניו: תש' 5 דרשא: על אילו מומיו שוחטיו ב"ב דבי נשיאה הוה ביומא טבי לא הוה חזיא ר' אמי שפיר עבד דלא חזי והא ר' אמי גופה הוא ' היכא דחזייה מאתמול הוה ולא קביל ביה שהדי דלאו היא שרא ביה מומא וכיון דחזא מאתמול וא' ליה איתי סו ליה שהדי למחר לית ביה מוקצא כי ההוא דא' קמיה דרבא לאחזויי בוכרא אפניא דמעלי יומא<sup>5</sup> והוה קא חיית רישה חזייה למומיה א' ליה זי האידנא ותא למחר ואיתי ליה שהדי דלאו אית ? רמה ביה למומיה אמרו א' להו אמרו לי זי גופיה דעובדא היכי הוא בו לי הוה כא רמי שעריה להך גיסא דחוצי עייל רישיה ופסקא לשפתיה א' להו דילמא איבון ליה א' ליה לא וכי איכון ליה מי אסירא מדהא תניא כל מום לא יהיה בו אין לי אלא שלא יעשה בו מום כוליה: אינמי: ברם: אילו יש' רזבין בכור מכהן מי מהַימֵן אמומיה אילא מי אמרינן 20 ביון דהוא אביל ליה לא מהימן מידי ד"י אבהן אי דילמא כהנים הוא דחשו ליה רבנן כיון דכולהו בכורות לדלהון הוא דשכיחין תדירא חשו להן רבנו דילמא מקרו וראמי מומה גבי יש' לא חשו להו רבנן תש' דאיתמר א' רב חסרא א' . . . . . . .

The printed text has אוס, though the passage quoted is a Mishnah. On the other hand in p. 379, l. 22 below, the printed text has אוס, but the MS. אוס, though it is a Baraita. For an explanation of this vague use of the terms דהין and אוסים, above, p. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This sign stands for האה. Comp. above, p. 358, note 4.

י אמי וררינאה הוי בוכרא אמי וררינאה הוי בוכרא , and comp. note 2 on p. 363 above.

Read הויה ההוא, and comp. note 2 on p. 363 above.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read איניא ביבא. <sup>6</sup> = האת.

<sup>7</sup> Read , and comp. note 2 on p. 363 above.

### (Leaf 6, verso.)

מים מינא כפק בכור יש' צריך שנים מי הוה אכיל ליה הוה מאי טע' מאן דהוא אכיל ליה הוה ליה ככהו דלא מהימו ורב נחמו אמ' בעלים מעיריי עליו דאי לא תימא הכי אפילו בכור לר' מאיר דאמ' החשוד על דבר לא דניו ואנו מעידו כיון דכולי עלמא חשדין מי מעיד עליו וכי תימא הכי נמי לר' מאיר והא תני ..... יהיה ר' יוסה אומ' כל שחליפין ביד כהו פטור מן המתנות ור' מאיר מחייב אלא לאו שמט מינה לא חשו להו רבנו שמע מינה: 1 דרשא: על אילו מומיי 10 שוחטין את הבכור נפגמה אזנו מו הסחום אבל לא מן העור נסדקה א'ע'פ' שלא חסרה נקבה מלא כרשינה או שיבשה איזו היא יבשה כל שתינקב ואינה מוציאה טיפת דם ר' יוסי בו משולם או' יבישה שתהא נפרכת: רם שלעין שניקב שנפגם בו והרי בעינו דק תבלול חלזון נחש בעיניו איז הוא תבלול לבן הפוסק בסירה ונכנס בשחור ונכנס בלבן אינו מום שאין מומין בלבן חברבר 1 והמים הקבועין אווהו חברבר קבוע כל ששהה פ יום ר' חנניה בן אנטיגנס או' בודקין אתו ג' פעמ' בתוד 20 פ יום ואילו הן המים הקבועין אכל לח ויבש שלנשמים לח ויבש שלשלחין או שאכל את היבש ואחר כך אכל את הלח אינו מום עד שיאכל את היבש אחר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Deraskah missing in the editions of the Sheëltot consists of the entire chapter VI of Mishna Bekorot, and of Mishnah, IV, 3, of the same treatise.

<sup>2</sup> = חנונור ? Or did the scribe confuse הברבר, "albugo," with הברבר, "serpent"?

## (Leaf 7, recto.)

הלח חוטמו שניקב ושנפגם ושנסדק שפ... שנפגמה שנסדקה חוטיו החיצונות שנפגמו ו..... ממו הפנימיות שנעקרו ר' חנניה בן אנטגנוס א' אין בוֹדֹקיין מן המתאימות ולפנים אבל לא את המתאימות: נפגם ה הזובן והעריה שלנקבה ובמקו.... נפגם הזנב מן העצם אבל לא מן הפרק או שהיה ראש הזנב מפצל עצם או שיש בשר בין חוליה לחוליה אצבע אין לו ביצים אין לו אלא ביצה אחת ר' ישמעאל או' אם יש לו שני כיסין יש לן שני בצים איז . . . אלא כים 10 אחד אין לו אלא ביצה אחת ר' עקיבה או' מושיבו על חרגוזו נתמעך אם יש שם ביצה סופה לצאת שנמעך ולא יצאת ונשחט ונמצאת דבוקה בכסלים והתיר ר' עקי' ואסר ר' יוחנן בן נורי: בעל חמש רגלים ושאיז לו אלא שלוש ושרגליו קלוטות כשלחמור בו והכסול איוהו שחול כל שנשמטה יריבו וכסול כל שאחת מיריכו גבוהה נשבר עצם ידו ועצם רגלו א'ע'פי שאינו ניכר מומיו אילו מנא ביבנה והודו לו חכמ' ועוד שלשה הוסיף אמרו לא שמענו את אלה שגלגל טינו טנול כשלאדם ופיו דומה לשלחזיר 20 שניטל רוב המדבר שללשונו בית דין שלאחריהם אמרו הרי אילו מומיו מעשה שהלחי התחתוו עודף על העליון ושאל רבן שמ' בן גמ' לחכ' ואמרו הרי זה מום אזו הגדי שהיתה כפולה אמ' חכ' בזמו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אלשאלתות or האלשאלתו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read אחאש.

Arabic: this is the order of arrangement; first שאלהא, then כרב, then קרץ, then אין, then אין, then אין, then אין,

## (Leaf 7, verso.)

מים אחד אינה עצם אחד אינה מום אחד אינה ר' חנניה בו נמל' א' זנב הגדי שהיא דומה לחזיר בה שלוש חליות הרי זה מום ר' חנניה בן אנטגנס אומ' את שיבולת בעינו שנפסק עצם ידו ועצם רגלו ב שנפגם עצם של פניו עיניו אחת גדולה ואחת קטנה אזניו אחת גדולה ואחת קטנה במראה אבל לא במידה ר' יהודה או' ואחת מביציו גדולה כשתים רחברתה ולא הודו לו חכמ'... זנב העגל שאינה מגעת ל... קוב ..... כל מרבית עגלים כז סו כל זמו שהן מגדילין הן נמתחות באיזה אמרו ר' חנניה בן אנטיגנס אומ' בערקוב שבאמצע הירד על אילו מומין שוחטין את הבכור ופסולי המוקדשיו נשחטין עליהן: אילו שאין שוחטין טליהו לא במקדש ולא במדינה חברבר והמים ו שאינו קבועין חטיו הפנימיות שנפגמו ושנצממו ובעל גרב ובעל יבולת ובעל חוזית וזקן וחולה ומזוהם ושנעברה בה עבירה ושהמית האדם וטו.. ום ואנדרגינס לא במקדש ולא במדינה ר' ישמעאל או' אין מום י גדול מזה וחב' אומ' אינו בכור אלא . . גזו ונעבדי מי שאינו מומחה וראה את הבכור ונשחט על פיו הרי זה יקבר וישלם מביתו: דו את הדיו וויכה את החייב וחייב את

## (Leaf 8, recto.)

| הזכאי וטימא את הטהור וטיהר את                                 |
|---------------------------------------------------------------|
| שעשה עשוי וישלם מביתו אם היה בית דין                          |
| מומחה פטור מלשלם: שאל' דאסיר להון                             |
| לכהני לאמינעה ומארי קנינא כי היכי דלִיבְנוּן <sup>2</sup> ליה |
|                                                               |
| ה לדיליה כדתנן הכהנים והלוים והעם המסייעים את 5               |
| הרועים ובית הגרנות ובית הטבחין אין נותנין להן                 |
| תרומה ומעשרות שכרן ואם עשו כן חילילו ועליהן                   |
| הכת' או' ושחתם ברית הלוי אמ' יי' צב' ואומ' לא תחללו ולא       |
| חמ' מאי אומ' ובי תימא לוא ומ ני לא לא תחללו ו                 |
| 10 תמו' ומשקליה 1 נמי בדהנך יומי דאמורן דמטפולי               |
| ביה בעלים לא עד כמה יש' חייבין לטפל בבכור                     |
| בהמה דקה ל יום ובנסה נ יום ר' יוסה א"ו ג חדשים                |
|                                                               |
| ואם אמ' לו כהן בתוך זמן הזה תנהו לי ואל ישמע                  |
| לו מאי ט א' רב ששת מפני שנראו א                               |
| ז המ בית הגרנות: ברם: מה ני ליה                               |
| בהן ליש' מי חישינן דילמ' אתי לית זק' לֶר וזבוני               |
| ויסבר " כי האוי לי בכור איתניה ליה כחיכי למיזלי               |
|                                                               |
| ומזבין ליה והויה ליה ככהן המסיע אילא חשינן:                   |
| דרש ין הכהן לומר הראיתי בכור זה ובעל                          |
| 20 מום ל נאמנין על מומי מעשר בכור                             |
| א מת עינו יטנקטעה ידו ישנשברה רגלו הרי זה                     |
| יש על פי שלשה בני כנסת ר' יוסה או' אפילו יש                   |
| : עשרים ושלשה לא ישחום אלא על פי מומחא:                       |
| וט את הבכור ומכרו ונודע עד שלא                                |
|                                                               |

י שאלהא ; Sheëlta, XLIV, 138. Read שאלהא : לסיוני למארי קניא א. משריה מאר לא ומיהה לא Read לאו ומיהה לא 'Read לאו ומיהה לא 'Read לאו ומיהה לא 'Read לאוו מיהה לא 'The Deraska, missing in the current editions of Mishnah, B kord, V, 5-6;

III, r- ?

# (Leaf 8, verso.)

| , הדמים                                           |
|---------------------------------------------------|
| הראה מה שאכל אכלו ויחזור ויתן את                  |
| מ שלאכלובר יחזור להם את הדמים                     |
| שלא אכלו לו את הבשר ראהו יחזיר להן                |
| את הדמים מ יחזיר להן הדמים                        |
| 5 מה אבל הן ח הבשר והוא חזיר                      |
| להן את מים מבר א לגוים או' הטל לכלבים             |
| ישלמו ל. דמי טריפה הלוקח בהמה מ הנ הו             |
| דע אם ביכירה ואם לא ביכירה ר' ישמעאל או' עז בת    |
| שנתה ב לכהן מיכן ואלף ספק רחל בת שתים             |
| 10 בודאי ל מיכן והלך ספק פרה וחמבני שלוש          |
| בוראי לכהן מיכן והלך ספק א' לו ר' עקיבא אילו בולד |
| בלבד בהמה נפטרת היה כדבריך אלא אמרו סימן לד       |
| בהמה דקה טינוף ובגסה שיליה ובאשה שפיר             |
| יים הכלל כל שידוע שביכירה ין כאן לכהן כלום        |
| נולא ביכירה הרי זה לכהן ואם ספק אכל במומו         |
| עלים ר' אליעו בן יעק' א' בהמה גסה ששפעה חרר       |
| עלים ד' אליעד בן יעק א בוומה גמה ספפעה הדי        |
|                                                   |
| הלוקח בהמה מניקה מן הגוי אינו מא בנה              |
| יטל אחרת היה נכנס לתוך עדרו וראהב                 |
| 20 מניקות ואת שאינן מבכרות אינו חושש              |
| בניו שלזו באו לו אצל זו או שמא בנה שלזו ב         |
| זו ר' יוסי בן משולם או' השוחט את הבכור            |
| כוקום לקופים מיכן ומיכן ותולש את השע              |

0. תהי בורתא" תהי בנירתא כל ייבעה וצריבה למיטבל באורתא ריתניא" כל חייבי טבילות ז שִנֹאִמִי וספרה לה שבעת ונ' אמ' רב יהורה החזקה נירה בשבונותי' בעלה לוקה עליה כונ . . . . פ שבל גופו עולה בהם ובמה הם אמה על אמה ברום שלוש ושיערו חבמי' כמה שיעור הציצה בין שערה לפניא רתניא " בישרו ואת המפל לבישרו ופאי ניהו ישערו ותניא <sup>4</sup> הרם יייי. תא למינקם יומי וסתה ראמ' רב חונא בר בהנה אמ' שמואל יי מנין לנירה שסופרה לנְיִאמִה בשהיא נירה ש' ואל אשה בנידת מומאתה וג' ולא מיישחריא עד דפסקא דם נידחה ומנחה שבעה נקיים ראמ' ר' זיראי בנות ישראל הם החמירו על עצמן שאפילו ראות דם טיפה בחרדל ייישבות עליו שבעה נקיים ולא כייישתריא עד דפסקא דכוה ורטבלה במקווה ישיש ארבעים סאה דתניא? ורחין את בישרו במים במים במי מקווה ישכל בישרו מואי מים מקווה ארבעים פאה וכי טבלה צריבה למיסרק ראשה במיסרקא בהיני דלא ליהויה והריו והרבש והחלב יבישים חוצצים לחים אין חוצצים וכל שבעה יוכוי אסור למיבל . . . אפתורה 6 דתנן 6 לא יאכל הוב עם הובה מפני הרגיל עבירה דכח' ייבעת ימים לו' שַּבְעָּת יפוּים תהיה בנידתה תהי בנידתה כל "יבעה ויולדת פניין דכת' כיפוי גדת דווחה פבולהן ביום נירה ויולרת מבילתן בלילה נידה כונין שאינה טובלת סבעור יום תלמוו הְטַּמִאָ חִייאַ בר אִשִּי אַמֵּ' רבּ" נירה ישאין לה בגרים מערמת ומובלת וחוורת בבגדיה ומי . . . . .

XL

.... שום גדה ברם צ' א' למ' יו מימר קא אמר' מי מחייב איניש למיפרש מאיחתיה

20 יום המישה עשר ושינתה ליום עשרים זה ווה אסורין פעמיים ליום עשרים זה ווה <sub>25</sub> שינתה לשמונה עשר הותרו בולן אינה נאסרת אמ' 12 אלא משמנה עשר מיבן ואילוך מסלקא ליה טבילה להאי בתראה אילא אינמי אמשיך מיא מארובא ער אתו למקווה מסלקא ליה טבילה אילא מי אמרינן בריך שמיה תנו רבנן 12 היתה לומרת להיות רואה עשרים שאין האשה קובעת לה וסתה ער שתקביעינו שלשה פעמים ואינה מטהרה את הוסה ער שהיעקר ממנה שלושה פעמים היתה " לומרת להיות רואה יום חמשה עשר ושינתה לשישה עשר זה וזה אסורין שינתה לשבעה עשר זה וזה אסורין .... סמוך לוסתה אילא: אינמי היבא דלית ליה אלא ארבעים סאה מכוונות ידרו שנים אסורים שלשה פעמים ליום עשרים הותר יום חמשה יום חמשה?! עשר וקבעה יום

7 Read From P. 15 Stroke over the \* Shabbat, 120 b. .צריך את למילף= ני 6 Shabbat, Mishnah, I, 3; Gemara, ibid., II a. 13 Dittography. 14 Niddah, 64 a. 3 Erubin, 4 b. 16 Comp. Ketubol, 22 b. 10 Ketubot, 72 a. 2 Pesuhim, 109 a, b. word indicating that it is to be cancelled. Bezah, 18 a. Mishnah, IX, 10; Gemara, ibid., 63 b. 5 Read by turn turn, somp. 1", 85 d. 1 Berakot, 31 a. 8 Pesaliim, 90 b.

#### XLII.

(Recto.)

25 ברם אילו איתתא דחזיא רמא מחמת תשמיש לרם נידה מדמינן
לה אולא תא שמע דתנו רבנן ' הרואה דם מחמת תשמיש משמיש"
פעם ראשונה ושניה ושלישית מכן ואילך לא תשמיש אלא תלך ותנישא
לאחר ניסתה לאחר וראתה דם מחמת תשמיש משמשת פעם ראשונה
ושניה ושלישית מיכן ואילך לא תשמיש תלך ותבדוק עצמה בשפופרת
הוצאיזה צד בודקת עצמה מביאה שפופירית שפיה חלוק ומנחת מוך על
ראשה אם נמצא על ראשה בידוע ישהוא מן המקור ואם לאו בידוע ישהיא
מן הצדדין אם יש לה וסת תולה בוסתה ואם יש לה מכה תולה במכתה ואם
היתה דם מכתה משונה מדם ראייתה אינה תולה ונאמנת אישה לומר מכה
יש לי בתוך מקור אמרת מביאה שפופרית שפיה חלוק והא מכה עבדא" אמ'
יש לי בתוך מקור אמרת ופיה כפוף לתוכה אמ' ליה רבי שמען בן לקיש לרבי
יוחנן ותבדוק עצמה בבעל שיני אמ' ליה שאין כל אצבעות ישות אמ' ליה
ותבדוק עצמה בבעל שיני אמ' ליה שאין כל פאות שאין כל כחות

#### (Verso.)

שוות מעשה באשה אחת שהיתה רואה דם מהמת תשמיש אתאי לקמי .

דרבי אמרה ליה רבי לאבדן קום בעתה נפל מפנה מהרדת דם אמ רבי .

ניתרפאתא זו מעשה באשה אחת שהיתה רואה דם בשעה שעולה מן הנהר

אתאי לקמי דרבי יותנן אמ' לה בתי שמה דמעת" עיריך עלתה ביך לכי והבעיל

לו על גב הנהר הלכה ונבעלה ונתרפאת אי נמי כל אימת דישכיח איניש

בביתיה ביומי טהרה לא צריך שיולי לאיתתיה אי תהרה" היא אי לא

בר אילו מאן דינפק לאורחא ביומי טהרה והדר אתא ביומי טהרה

מי צריך לשיולי או לא מי אמרינן אם תימצא לומר כי איתיה בביתיה

לא צריך שיולי מישום דלא מחמדא" אבל כי איתיה באורחא יהבא דעתא

לא צריך שיולי מישום דלא מחמדא" אבל כי איתיה באורחא יהבא דעתא

ומחמדא וצריך שיולי או דילמא כיון דטהרה היא דילמא חמיד לא

חישינן תא שמע דאמ'" רב כהנא שאילתינון לאינשי ביתיה דרב פאפא

ודרב חונא בריה דרב יהושע כי אתן רבנן מיבי רב ביומי טהרה מי צריכין לכו

בדיקה ואמרן לא

אפעורי מפנרא 65 b, end.  $^2$  = משמשה.  $^3$  Explanation of איז אפעורי מפנרא Text corrupt.  $^5$  Our texts, רומר.  $^6$  Read מהרה  $^7$  Comp. Niddah, 66 a, end.  $^8$  Niddah, 12 b, top.

#### XLIII.

(Leaf I, recto.)

חמאתי והעויתי והרשעתי דניאל אמר חט ..... ... ומּשׁע עוֹן ופֿשׁע ... והעתה והרשעתני <sup>2</sup> משה אמר נושא עוֹן ופֿשׁע יוםטאה בשׁעִי׳ שהיה מתודה ע.... דוכות ו.. ל המורדים כאילו הן שגנות לפניו וחכמ' א...... ..... אילא הטאתי עויתי פשעתי אמ' ראב שמואל אמ' רב הלכה כרברי חכמים ע...... וסדרי שמיים מספרים כבוד אל ... לוב ה .... א מפני טרב אמ' ר' לוי אמר דויד לפני הק' בר' הוא ריבונו של עולם את אלה רב ואנא חובי רברבין סג ואילו אלה 6 רב דשרי ושביק לחובין רברבין ... ת למעו שמד יי' וסלחת לעוני כי רב הוא ומתביעי? לו לצלויי במעלי יומא דכפורי בתפלת מנחה ומימר אתה יודע רזי עולם ותעלומות סתרי כל חי אחר תפלתו מקמי דיאתיב בסעודתא בו דאפסוקי דילמא מיטרדא דעתיה מחמת סעודתא ולא יאכיל לאיודוע ° דתנו רבנן מצות וידוי ערב הכפורים עם חשיכה אבל אמרו חכמים מתורה הוא קץ קודם אכילה ושתייה שמא תיטרף דעתו בסעודה ואף על פי שהתודה קודם שיאכל וישתה 20 מתודה לאחר שיאכל וישתה שמה . . . יארע דבר הלהלה בסעודה ואף על פי שהתודה ערב מו.... מתודה שחרית שחרית יתודה במוסף במוסף יתודה במנחה במנחה יתודה בנטילה והיר: אומרה אחר תפלתו ושליה צבור אומרה לפניך ° שבדרך רעה הלכת . . . כמה שעשׁיתוֹ שוב איני עול . . . . לא . יהי רצון מלפניך י"י אלהינו שׁתֹכפֹּר לוֹ עֹל כל פשעי וֹתֹמחוֹל לי על כל עונותי ותסלח לו על כל חמאתי... .. כת' ישוב אל י"י... עבירות . . . . . . לפלוה לפלוה . . . . עבירות

י 1 Yoma, 36 b. 2 Read יודעינו והרשענו 2 comp. Rabbinowicz, ad loc. מפשע רב 2 הורעות ועל השננות 18 מהורעות ועל השננות 19 מפשע רב 4 Read: מ"ל 2 האלה 3 ה"ל 3 מיל פל. Hildesheimer, 154. Read אולה 3 Comp. Lev. R., III, according to which the text is to be supplemented.

(Leaf I, verso.)

שהתודה 1 עליהם יום הכפורים זה אינ צריד שיתודה טליהם יום הכפורים אחר ואם שנה בהם צריך שיתורה עליהם יום הכפורים אחר ואם לא שנה בהם והתודה מליהם יום הכפורים אחר עליו הכת' אומ' ככלב שב על קיאו ר' אליטור בו יטקב אומ' וכל שכו הרי זה משובח שנ' כי פשעי אני אדע וחטאתי נגדי תמיד ולמה תיקנו חכמ' לקדות בעריות ביום הכפורים שמה חם סו ושלום נכשל אדם באחת מהם ישמט ויהרהר ויעשה תשובה אילא מה אני מקיים ככלב שב על קיאו זה שעבר עבירה ושנה בה כדר' חונא דאמ' רב חונא כיוו שטבר אדם עבירה ושנה בה הותרה לו הותרה לו בו סלקא דעתא אילא איכיא נטיטית לו כהתיר וצריך לפרוט את החטא שנ' ויעשו להם אלהי זהב דברי ר' יהודה ר' עקיבא אומ' אינו צריך ש'נ' אשרי נשוי פשע כסוי חטאה אילא מה אני מקיים ויטשו להם אלהי 20 זהב אמר משה לפני הק' בר' הו' ריבונו של טולם בשביל כסף וזהב שהרביתה להם לישראל שבלו שפתותיהם מלומר די הוא נרח להח ועשו עגל אמר' יהושע בן לוי אמר לא עשו ישראל אותו מעשה אילא כֹדוֹ ליתו פתחוו פה 25 לבעלי תשובה דכת' מי יתו והיה לבבם זה להם ליראה אתי ולשמר את כל מצותי כל הימים למעז ייטב להם ולבניהם לעולם אמ' רב יהודה אמ' רב ' כתוב אשרי נשוי פשע כסוי חטאה וכו' . . במ . . בשעין 3 לא 30 יצליח ומודה ועווב ירוֹחם ומחייבינוֹ למיכל ימישתא במעלי שמ . . . דתנ' . . . . . אייה י

 $<sup>^1</sup>$  Yoma, 86 b.  $^2$  'Abodah Zarah, 4 b, end?; our texts and MS. read differently.  $^3$  Read ומככה פשעו 4 Read ה"ג. במעלי יומא דכיפורי דהני רב הייה  $^4$  Read יומא דכיפורי דהני רב הייה, 31 a, ed. Hildesheimer, 155, end.

(Leaf 2, recto.)

מדופתי ועניתם את נפשותיכם בתשטה וכי בתשעה מתעניו והלא בעשירי מתעניו אילא לומר לד כל האוכל ושותה בתשטי מטלה עליו הכתוב כאילו נתענה תשעי תשי . . . ועשירי ותינוק בן אחת עשרי שנה מחנכין י בה ליה ב... צחת 1 כי דתנן 2 התינוקות אין מטניו אותו אבל מחנביו אותו דרב 3 הודם לשנה וקודים לשתים כדי שיהו רגיליו במצות והוונן בה 4 קדם לשתים אמרת ום מחנכיו קודם לשנה מיבעיא ליה אמ' רב חיסדא הא בברי הא בחולה וכאיז צד מחנכיו אותו היה רגיל לאכל בשתי שעות מאכיליו אותו בשלוש שעות בשלוש מאכילו אותו בארבע ואי מחי בו מהנכיו אותו כמד 5 ר' יוחנו דאמ' ר' יוחנו בו אחת עשרה שנה מחנכין אותן לשעות בן עשרה שנה ויום אחד משלימין מדאור מדאוריתא בתינוקות בז שלוש טשרי שנה ויום אחד משלימין אותן בתינוק 20 וקימא לו הלכתא כר' יוחנו דאמ' בת שתים עשרה שנה ויום אחד משלימין מדאוריתא בתינוקת בן שלש עשרה ויום אחד משלימיו מדאוריתא בתינוק אמ' ר' שמעון בו לקיש 2 ציר שעל גבי ירק מצטריף 25 לככותבת ביום הכפורים . . מא אף על גב דמשקה הוא כיון דמיתכשר בה אוכלא כי אוכלא דאמי האומר 7 אחטא ואשוב אחטא ואשוב איו מספיפיו בידו לעשות תשובה אחטא ויום הֹבֹפוֹרִים מֹבֹפֹר ... מעלי איז יום הכפורים 30

י Read אליה במצוות 2 Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 8s a. 3 אבר. 4 Yoma, 82 a. 5 במה דאמר ; the text following is corrupt. 6 Yoma, 8o b. 7 Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 85 b.

(Leaf 2, verso.)

מכפר 1 עבירות שביו אדם למקום יום הכפורים מכפר שבינו ובין חבירו אין יום הכפורים מכפר עד שילד וירצה את הבירו אמ' ר' אלעזר 2 אמ' ר' הושטיה אמ' קרא ב מכל חטאתיכם לפני יי תטהרו חטא שאיו מכיר בו אילא הק' בר' הו' יום הכפרים מכפר מכפר היה ר' מאיר אומר 3 גדולה תשובה שבשביל יחיד שטשה תשובה מוחליו לו לכל העולם כולו שנ' ארפא משובתם או 10 א' אהבי ל נדבה כי שב אפי ממנו היכי דאמו בעלי תשובה אמ' רב יהודה אמ' רב כל שכא דבר טבירה בידו פטס ראשונה ושנייה וניצל הימנה מחוי רב יהודה באותה אשה באותו מקום באותו פרק רבי יהודה בז ראמי כת' אשרי נשוי פשע כסוי חטאה וכת' מכסה פשעיו לא יצליח לא קשיא כן בחטא <del>המפים ל המפורסם כל בחטא שאינו</del> מפורסם רב חסדא בר טוביה אמ' רב כאו בעבירות שביו אדם לחבירו כאז בעבירות 20 שבין אדם למקום תניא ר' יוסי בר ר' יהודה אומר אדם עובר עבירה פעם ראשונה מוחלין לרש. . וח ° מוחליו לו שלישית מוחליו לו רביעית אין מוחליו לו שנ' כה אמר יי' על שלשה פשעי ישראל ועל ארבעה לא אשיבנו ואמיר הז כל 25 אלה יפעל אל פעמים שלוש עם גבר מאי ואומר וכי תומא הני מילי בציבור אבל

ביחיר לא אמ' ר' חווה בר אבא אמ' ר' יוחנן " כל הנביאים נפלו " לא נתנבאו אילא לבעלי תשובה אבל צדיקים גמורים עון לא לאתה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemarah, ibid., 85 b. <sup>2</sup> Keritot, 25 b. <sup>3</sup> Foma, 86 b. <sup>4</sup> Read אורדבם <sup>5</sup> The scribe wanted to write במונדם, but wrote המפים which he cancelled. <sup>6</sup> Read אני שנייר. לי

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sanhedrin, 99 a. <sup>8</sup> Read jin.

## (Leaf 3, recto.)

אלהים זולתר יעשה למחכה לו ופלינא דר' אבהוא דֹאֹרֹאֹ׳ מקום שבעלי תשובה עומדיו איו צדיקים.... גמורים עומדים והיאד והיאד דומים בעלי תשובה למלך שהיו לא שני בנים אחר הלך בטוב ל..... ה ואחד יצא לתרבות רעה " שנ' שלום שלום לרחוק ולקרוב מאי רחוק מדבר עבירה מעיקרה ביהא דר' חנינא <sup>2</sup> דאמר' חנינא מאי קראה ברוכו 3 יי' מלאכיו גבורי כח טשי דברו לשמוע בקול דברו וכגין ר' צדוק וחביריו תבעתיא 10 ההיא מטרניתא אמר לה חלש לי ליבאי ולא ולא מצינא איכא מידי דניכול אמרה ליה איכא דבר טמא אמר לה מאז דעאביד הא אכיל הא שגרא תנורא סליק ויתוב בגויה אמרא ליה מאי האיי אמר לה מן דעביד הא 15 נאפיל בהא מוטב בעולם הזה ולא לעולם הבא 4 אמרא ליה אי הוה ידעאנא כולי האיי לא הוה מצערנא לך היכי 5 דאמי בעלי תשובה אמ' רב יהודה אמ' רב כל שבא דבר עבירה לידו פעם ראשונה וניצל הימנו מחוי רב יהודה באותה 20 אשה באותו מקום באותו פרק תנו רבנן 6 יש שהן אומרין אשרי ילדותינו שלא ביישה את זקנתנו אילו חסידים ואנשי מעשה ויש מהן אומרין אשרי זקנתינו שכיפרה על ילדותינו אילו בעלי תשובה אילו ואילו אומרין אשרי יוסי שלא חטא ומי שחטא ימחל לו אמר' ז יוסי 25 בר חנינא כל המקנים את חבירו אפילו בדברים צריך לפיסו שנ' בני אם ערבת לרעך תקעת לזר כפיך נוקשת באמרי פיך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From והיאך—רעה not in our text of the Talmud; for אל read יל.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, 40 a. <sup>3</sup> יבורכו? The spelling of 1 for Kamez is found elsewhere; comp., for instance, below, p. 388, line 2, דמר = דמור,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> From הבא—מוטב not in our text of the Talmud; after מוטב a word or two are missing; read מוטב שאטרף or something like it, and comp. Baba Mezia, 59 a: ...שיפיל עצמו...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yoma, 86 b.

<sup>6</sup> Sukkah, 53 a.

<sup>7</sup> Yoma, 87 a.

(Leaf 3, verso.)

נלכדת באמרי פיד עשה זאת אפוא בני והנצל כי בֹאת בכף רעד ליד התרפס ורהב רעד אמר׳ ... חק וצריך לפיסו כשלוש חבורות של שׁלוֹשׁ שלוש בני אדם שנ' ישר על אנשים ה ויאמר חטאתי וישר העביתי 1 ולא שוה לי אמר רב יוסף אמ"ר אבהו מביא טשרה בני אדם ומעמידו על קברו ואמר חטאתי ליי׳ אלהי ישראל ולפלוני זה שחבלתי בו ואמ' ר' יוסי בר חנינא כל המבקש מחילה מחבירו אל ו יבקש ממנו יתיר משלושה פעמים שנ' כה תאמרו ליוסף אנה שא נה פשע אחיד וחטאתם כי רעה גמלוך ועתה שא נא וג' ומניו 2 למחל שלא יהא אכזרי שנ' ויתפלל אברהם אל האלהים וירפא אלהים ונ' אפילו נתו לו כל ממוז שבעולם איז נמחל לו עד שייבקש הימנו ועתה השב אשת האיש כי נביא הוא תניא נמי האכי כל אילו שאמרו דמי צטר בושת אבל דמי צער עצמו אפילו הקריב כל אילי נביות אין נמחל לו עד שי ביר המעביר ממ' ראבא 3 כל המעביר 20 על מידותיו מעבירין לו על כל פשעיו שנ׳ נושא עוו ועובר על פשע למי נושא נושא עון למי שהא עובר על פשע דאג י מפיים ליה מפיים ליה הא לא מפיים ליה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read תשירו, 2 Baba Kama, 92 b; our texts differ essentially from the reading of the fragment. 3 Rosh ha-Shanah, 17 a. 4 Read אין.

(Leaf 4, recto.)

לא קאים בלא תקום ולא תטור בהדי וכת' מי אל כמוד נושא טוו למי בושא עון למי שהוא עובר על פשע לשארית נחלתו רב חונא ראמי כת' צדיק יי' בכל בדביו וכת' וחסיד בכל מטשיו בתחלה צדיק ולבסוף חסיד ר' אלעזר ראמי כת' ולד יי׳ חסד כי אתה תשלם לאיש במטשהו כתחלה כי אתה תשלם לאיש כמעשהו ולבסוף ולך יי' חסד ואומר ויטבר יי' של סו פניו ויקרא יו' א יו' וג' אמ' ר' יותנן אלמלי מקרא כתוב אי אפשר לאמרו מלמד שאמר לו ה' ק' למשה כל זמן שישראל חוטאין לפני עשה כסדר הזה ואני מוחל להם על כל עוניתיהם אני הוא קדם שיחטא אדם 15 ואני הוא לאחר שיחטא אדם ועושה תשובה אל רחום וחנון ארך אפים ורב חסד ואמת אמ' ריב יהורה ברית כרותה לשלוש עשרה מידות שאין חוזרות ריקם שנ' ויאמר הנה אנכי כרת ברית אמ' ר' 2 חנאנאל בר בוונא אמ' ר' שמעון חסירא 20 כל תענית ציבור שאין מתענין בה פושעי ישראל אינה תענית ותניא 3 על מה מה תשובה מכפרת על עשה ועל לא תעשה ועל מה תשובה תולה ויום פה הכפורים מכפר על כריתות ועל מיתות בית דין ועל לא תעשה גמור במנא לן דתניא ר' אליטזר אומ'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rosh ha-Shanah, 17 a, b. <sup>2</sup> Keritot, 6 b; our texts read המא instead of מענאל <sup>3</sup> Comp. Yoma, Mishnah, VIII, 8; Gemara, ibid., 85 b. <sup>4</sup> – . ונומר <sup>5</sup> Yoma, 86 a.

(Leaf 4, verso.)

אֹי איפשר לומר נקה שכבר נאמר לא ינקה ואי אפשר לומר לא ינקה שכבר נאמר נקה כאיזו צד מנקה הוא לשבים ואינו מנקה לשאינו שבים על כל עבירות שבתורה הוא דמנקה לא שנא קלות ולא שנא חמורות בצינעא איז בפרהיסיא לא ואת יכיצא 1 לומר בפרהיסיא לא לא שנא מחיים ולא שנא לאחר מיתה לא מיכפר כלל אורי לנא לאחר מיתה אין מחיים לא ברם צריד את מימר 10 קא אמרינן דאסיר ברחיצה אפילו מקצ' מקצת הנות ואפלו פניו ידיו ורגליו אילא אם כן בכלים נגבים מלך והכלה מי שרי להו למיסחא אפיהוא אולא מי אמרינו כיוו מחיבי בכל מילי דיומא דכיפורי כשאר בו אב נאשי <sup>2</sup> דמו אי נמי אמרינו דאסיר או ד'למ'א' 3 דילמא כבוד מלד וכלה שאני מי אמרינן אפילו כיבוד דיום הכפורים

ד'למ'א' בילמא כבוד מלך וכלה שאני אמרינן אפילו כיבוד דיום הכפורים מהייב כרת ושיערו בכותבת ומן דאכיל חלב ודם ונותר ופיגל ושאר איסורי ברתיב בהו ככרות ל שיעוריה בבכזית פחות הא קא אמרינן דלא מיחייב כרת אימורא אית בה ואם תמאצא לומר אית ביה ביה איסורא מדאוריתא או מדרבנין לה וכאד משתבע דלא אכילנא מדרבנין לה וכאד משתבע דלא אכילנא מיסורא בציר מכשיעור דכיון דספיקא הוא פחות מכזית דתואכות לי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אואטי. <sup>2</sup> Read אואטי. <sup>3</sup> The strokes indicate that this word is to be cancelled. <sup>4</sup> Read הכריה. <sup>5</sup> Reading doubtful:

(Leaf 5, recto.)

פחות מחזית אסיר מדאוריתא הוה וֹסֹפּיֹהֹא דאוריתא ולחומרא ואו מדרבנו הוה ליה ספיקא דרבנו ולקולא מימר קא אמרינו דמיחייב איניש אהני חמשה טינוייו 5 עילאוי אכילה ושתייה ורחיצה וסיכה ונעילת הסנדל ותשמיש המיטה דב' בי בל הנפש אשר לא תענה בעצם היום הזה שמיחייב אינים 2 אהני חמשה טינוייו מיחייר או דילמא על אכילה ושתייה בלבד מי 10 אמרינו לא תענה סתמא כתי' והני חמשה כתיב בהו עינוי הילכך אכולהון מיחייב כרת או דילמא כיוו דכתי תענו את נפש' ובתי' וכל מלאכה לא חטשו והארדתי אטינוי דאית ביה טינוי נפש הוא דמחיב בז כרת מאי נינהו אכילה ושתייה דאו לא אכיל ושתחי \* אבל הנד כי לא עביד להו לית בהו איבוד נפש הילכד לא מיחיב בריך שמיה דקכ"הו י תא שמע דתנן 4 חטאת ואשם ודאי מכפריו מיתה ויות 20 הכיפורים מכפרים עם התשובה התשובה

י Read מכוית. באפי נימא פי נימא פינית ? אי נימא א Yoma, Mishnah, VIII, 8 ; Gemara, ibid., 85 b.

## XLIV.

(Leaf I, recto.)

שנ' איש איש אל כל שא' בש' כסו' במשמעה י עונ' אלו מזונותיה דכ' וישנד וידע' ר' אליעז' בו יעקב או' שא' תו כסותם לפוח יש'א' תו כסות' שלא תתו שלילדה לוקינה ושלוקינה לילדה כסו' ועו' לפום כסו' תן עונ' שלא תתן לה חדשיו בימות החמה ולא שחקיו בימות הגשמיו ותני ר' יוסף שא' הירוב בשר שלא ינהג בה מנהג פרסיין שמשמשין מיטותיהן בלבושיה: מסייטא ליה לר' חונא דא' ר' חונא כל האו' אי אפיניר אלא אנא בבגדי והיא בבגדה יוציא ויתו כתובה: ואילו מלאכות שהאשה עושה לבעלה טוחנת ואופה ומכבסת סו ומבשלת ומיניקה את בנה ומצעת לו מיטה ועושה בצמר הכניסה לו שפחה אחת לא טוח' לא אופ' ולא מכב' שתין אינה מבש' ואי' מיני' את בנה שלוש אינה מצעת את המיטה ארבע יושבת בקתידרא ר' אלשז' או' אפילו הבניסה לו מאה שפחות כופה לעשות בצמר שהבטלה מביאה 15 לידי זימה רבן שמע בן גמל או' המדיר את אשתו מלעשות מלאכה יוציא ויתו כתובה שהבטלה מביאה לידי שאמום: מוח'3 כל' דע' אימא משהנת ואיבעית אימא בריחיא דידא מתניתין דלא כר' חייה דא' ר' חייה אין אשה אלא ליופי ואין אשה אלא לבנים תאני ר' חייה 20 אין אשה אלא 'תכשיטי האשה: ומני' את בנה תנו רבנו תינוק יונק והולך עד עשריו וארבעה חדש מיכו ואילך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 47 b. <sup>2</sup> Ketubot, 59 b-60 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubo', Mishnah, V, 5; Gemara, ibid., 59 b.
<sup>4</sup> Read הפשים:

## (Leaf I, verso.)

כיונק שקץ דב' ר' אליעז' ר' יהושע או' אפילו ארבע חמש שנין פרש אין מחזירין אתו וכמה פרישתו שלושה ימים אמ' ר' יוסף הל' כר' יהושע: והיל' היא אמרה מניקתא אנא ליה לבראי והוא או' משלימנא אנא ליה למניקתא 5 לדידה שמעינן: בעל או' לה לאיתתיה איניקי לבריד והיא אמ' ליה משלימנא אנא ליה למניקתא מותיבנן ליה לאיתתא גבי נשי אחריני אתא ומהדרינן ליה לינוקא על הנך נשי כולהן אי ידע לה לאימיה מכפינו לה ומניקא ליה מפני הסכנה והני מלי בגו תלתא ירחי 10 אבל בתר תלתא ירחי ווריי ידע לה לאימיה ולא צריכא בדיקא ומכפינן לה דמניקא ליה: והיכא<sup>2</sup> דשכיב ושבק ממונא ולא פקיד ואית ליה בני ובנאתא מיתזנן בנאתא מן נכסי דשבק וכד מינסבן שקלן עיסור ניכ' ודוקא הוא דמיחאן בעידנא דאינסבן אי בעידנא דבגרן בו ואי קא זייני להי כשהן בוגרות אף על גב דלא מחיאן שקלן עיסור ניכסי מאי טעם מעולם אחרינן משובל <sup>3</sup> כ' כסופא הוא דלא מחיאן ואי אנסבו ולא מחיאן לית להו עיסור ניב' באמרינן אחולי אחליתנון והיל' הבת ניזונת עם האחין ומעשה' ידיה לעצמה: והיל' מלמנה לכהן גדול 20 גרו' וחלו' לכהן הדיום יש להן כתובה פירות ומזונות ובליות אחד אלמנה ואחד אילונית אם הכיר בהן יש

#### (Leaf 2, recto.)

שישלמנו 1 ליך שנישואיך נישאי טעות הין אינה מחזרת להן כלום ויכולה היא שתאמר עד עכשיו לא לקיתי: ואם נישאת לשלישי ולא היו לה בנים ונישאת לרביעי והיו לה בנים וחזרה על השלישי ואמרה לו שלים לי כתו' 5 שהרי נישאת לרביעי והיו לי בנים אינו משלם לה כלום יכול הוא לומר לה עד עכשיו לא ניתרפית: והיבא דאיעברא ואפילו בנו טשר שניו מניא טשר שניו משעה שהפילה: והיכא דאיעברא ואפילא ואעברא ואפילא ואיע' ואפי' הוהזקה לנפלים ונפקא לאלחר ולא וס צריך למשהא בהדה עשר שניו וכי הוחזקה לדיליה דא' לא זכה ליבנות ממנה אבל כתו' אית לה והיכא דהוה <sup>2</sup> אית ליה בנין מאחריתי והא 3 לית לה ואמרה שהיי בהדי עשר שנין בעינא דאיפוק ואינסוב לאחר דלהוי לי בני תצא בלא כתו' מאי טע' דהיא לא מפקדא אפריה ורביה בו ואי וודיי באה מחמת טענה והיא דא' לאו משום פיריה ורביה אלא בעינא הוטרא לידא ומרא לקבורה טענתה טענא ומגבי לה כתובה והיא דשהיא עשר שנין אינמי הפילה וחזרה והפילה: והיכא דהוא אמ' הפילה בגו עשר שנין ואי לא שהיי עשר תצא שלא 20 בכתובה והיא אמרא לא אפילי בנו טשר והא שהיי לי ששר

ינ ", 68 d. <sup>2</sup> Read ה"ג. <sup>3</sup> Read ה"ג. <sup>4</sup> Read ה"ג. <sup>4</sup> Read ...

#### (Leaf 2, verso.)

אמ' רבי אמי היא נאמנת מאי טע' אף על גב דאיכא למימר עיניה נתנה באחר אם איתיה ראפילא לא מחזקא נפשה בעקרתא דחישיו לה אחירים ולא נסבוו לה: הוא או' הפילה 1 והיא אמ' תלתה אפילי אמ' ר' יצ' בר אלטו' הוה טובדא ב ואמריו היא נאמנת ואף על גב דאיכא למימר עיניה נתנה באחר אי לאו דאפילא תלתה לא הוה מחזקא נפשה בנפליו חיישיו לה אחיריו ולא נסביו לה: והיכא דלא שהת עשר שניו ולית לה בני והיא אמרה מיניה הוא דאינו יורה כחץ והוא לא קים ליה: ואילא הא וס דקאתני התם שמים בינו לבינה יעשו דרד בקשה אלמא לאו מהימנא לא משום דלא מהימנא היא אלא משום דאמור רבנן מתבעי למעבד הכי הני מילי היכא דאינה באה מחמת טענה אבל באה מחמת מענה תצא ותיטול כתובה ואף על גב דבר אשונה<sup>2</sup> 15 לא שנינן הכי לפי דאקשינן שנינן ולעולם מסקנא הרי: והיכא דלית ליה בני מינה וניחא ליה למנחב עילוה איתתא אחריתי אית ליה רשותא דא' ראבא נושא אדן 3 כמה נשין על אשתו והוא דאיפשר ליה למיקם

 $<sup>^1</sup>$  Add תרי אקשוניה or דברוכתיה  $^2$  Read התרי or דכר אקשוניה.

י ארם ; the spelling with is frequently met with in the Genizale Fragments of the Yerushalmi; comp. also below, p. 390, line 5.

### (Leaf 3, recto.)

בסיפוקיהו ואי מעבבא ליה לאו כל במינה ואי אמרה לי גירשו והב לי כתובתי הויא לה מורדת ותנו המורדת על בעלה פוחתיו לה מכתובתה שבעה דינרין בשבת ר' יהודה או' שבעה טורפריקין: ואי 5 תפישא מידעם מכתובתה לא מפקינו מנה ואי לא תפישא מידי לא יהבינו לה ומשהינו לה תריסר ירחי שתא לית לה מזוני מבעל האי גמרא היא והיידאנא בבית דין הנדול בתרתיו מתיבאתא הכי קא פסקיו במורדת ואף על גב דתפיסא מכתובתה מידעם קא מפקינו 10 ליה מינה ומהדרינן ליה לבעל ויהבינן לה גיטא לאלחר והני מילי במאי דכתב לה בעל אבל מאי דאיתיאת מבית אבוהא בין תפשא ליה ובין לא תפשא כל מידי ראיתיה בעיניה דידה הוא ויהבינו לה והיכא דאתיאת ליה מקרקעי הדריו לדידה ואי איכא פירי 15 להנד מקרקעי כל פירי דתלישי בה היא שעתא דקא יהיב לה ניטא כנון חיטי וחצדן תמרי ונורן כל דתליש דבעל הוא וכל מידי דמחובר בארטא דאכתי לא תליש אף על גב דבתר הכי סופיה לאיתלוש כיוו דבההיא שעתא דקא יהיב לה

ים במ"ר מ"ב. not in the printed texts of the מ"ב. Was the original reading, in Rabbi Jehudai's ב"ה, simply ב"ה"ב, indicating the seat of the Gaon of Sura, to which later מהנמת שמש added, without removing the original reading? Then it may be assumed that the printed texts take this next step of removing the original reading, as useless. It is, however, more probable that the ב"ה"ב of the two Academies refers to the court presided over by the Gaon in opposition to the court presided over by the ח"ב».

#### (Leaf 3, verso.)

ניטא לא תלשינהו אינון דידה דת' ר' שמט' או מקום שייפה כוחו בכניסתה הורט כחו ביציאתה ומקום שהורע כוחו בכניסתה ייפה כוחו ביצ' פירות התלושיו מו הקרקע בכניסתה שלה וביצ' שלו והמחובריו לקרקע 5 בכניסתה שלו וביצ' שלה והלכתיו כר' שמע': והיכא דעיילא ליה שפחה וילדה אי בהמה וילדה הנד וולדת האוו לבעל ובהמה נופה ושפחות גופיהו הדריו לדידה: ואף על גב דפליגי חנניה ורבנז בוולדי בהמות ואמהאתא דתנו רב' וולד בהמת מלוג לבעל וולד שפחת מלוג ים לאשה חנניה אמ' עשו וולד בהמת מלוג כוולד שפח' מלוג מה וולד בה' מלוג לבעל אף וולד שפחת מלוג נמי לבטל ואמ' ר' חונה בר חייה אמ' שמו' הל' כחנניה והיכא דמיתא: הנד אמהאתא ובהמות דעיילת ליה ואיכא וולדות דירה מוקמינן מן הנד וולדות בו חד חד במקום אימיה יהבינו לה ממאי מדקא אמרינו בשלמא חנניה לא חייש למיתא אלא תנא קמא אי חייש למיתה אפילו וולד בהמת מלוג נמי דאשה ניהוי אי לא חייש למיתה אפילו וולד בהמת מלוג נמי דבעל נהוי ומפרקינו אמ' רב משרשיא סי לטולם חייש למיתה ושאני וולד בהמת מלוג היינו

# (Leaf 4, recto.)

טמה דהאוי לבעל דאי נמי מיתא אימיה הא איכא יורעא ולא קא כליא קרנא ובחששא הוא דפליג דמור <sup>1</sup> אמ' חיישינן למיתה ומר' אמ' לא חיישינן למיתה אבל היכא דודאי מיתה בהמה או שפחה ואיכא ז וולדות מוקמינן מן הנך וולדות דידהו חד חד במקום אימיה ויהבינן לה ושארא שקיל להון בעל: ותנן נמי נפלו לה עבדיו ושפחות זקינים ימכרו וילקה בהן קרקע והוא אוכל פירות בזקיניו הוא דפליני דלאו בני אולודי נינהו דאי מייתי כליא ליה קרנא סו אבל ילדים דבני אולודי נינהו לדברי הכל לא ימכרו דביון דקא מולידי אי נמי מייתי וגרמא ליה מילתא למיפה מבעל מוקמינו מו הנד וולדות דידהו חד חד במקום אימיה ויהבינן לה ושארא הויא לבטל: והיכא דעיילת ליה דהבא וכספא ומאני ולבושא בו וכיסיויא ומאני תשמישתא כל מידי דאיתיה בטיניה שקלא ואי אפלו<sup>2</sup> להו הנד מאני אי נמי אזרבינו ואחכילו להו לית לה לאפוקי מבעל מידי ואי עיילת ליה זווי ואיתינהו בעיניהו אי נמי קא עבדי בהון עיסקא וידיע דההוא עיסקא מן הנך זוזי דעיילת ליה איהי שקלא ליה 20 לההוא עיסקא כוליה ורואחא דאיכא עילוה שקיל ליה בטל

 $<sup>^1=</sup>$ דְּכֶּר: ז for Kamez according to the Ashkenazie pronunciation; comp. above, p. 377, line 7.  $$^2$$  Read אַרָּהַבְּעָלוֹ = אָרַבְּעָלוֹ

#### (Leaf 4, verso.)

ואי איתכילו להו כולהו ולא פש מיניהו מידי בההיא שעתא דקא נפקא מתחותיה לית לה לאפוקי מבעל שום מידעם והני מילי היכא דלא כתביתנהו טילויה בכתבתה שויתינהו עילויה צאו ברזל ומשלים יתהוו לה 5 ממקרקעי והני מילי היכא דקא נפקא היא אבל היכא דקא מפיק לה כד אית ליה מקרקעי מגבינו כל דכתיב בכתובתה בין דכתב לה איהו בין דאתיאת ליה איתי: מבית אבוהא וקבליה עילויה ואם אמר תישבע דלא גזלת מידי ממונאי לית ליה רשותא לא שבועה כלל 10 דתנן רב' 1 אבא שאול בר אימא מרים אמ' בין בלא נדר בין בלא שבו' בין נקי נדר בין נקי שבו' בין מן ניכסי בין מו ניכסא אלין בין הוא בין יורשין אין משביעין אותה אבל מה אעשה שאמ' חכ' הבא ליפרט מן היתומין לא יפרע אלא בשבו' ואמ' ר' נחמו אמ' שמו' בה מחלב' כאבא שמו' בר מרים: ותנו המושיב את אשתו חנוונית או שמינה אפוטרפיא הרי זה משביטה כל זמן שירצה לא הוש' חנוונית ולא מינה אפוט' הרי זה אינו יכול להשביעה ר' אליעז' או' אפילו על פילכה ועל עיסתה: תנו רב' הרי זה לא פטר את 20 אשתו מן הנדר ומן השבו' עשאה חנונית או שמינה אפוט' הרי זה משביעה כל זמן שירצה לא הושי

 $<sup>^1</sup>$  = בני and not רבין.  $^2$  Read אואל as in line 10, where the scribe first wrote מכואל and then corrected it to מינואל; comp. below, p. 390, l. 19.

# (Leaf 5, recto.)

חנוונית ולא כוינה אפוט' הרי זה אינו יכול להשבישה ר' אליעז או אפילו לא הוש' חנוונית ולא מי' אפוט' הרי זה משביעה כל זמן שירצה שאין לך אשה שלא נעשית אפוט' אפילו שעה אחת בחיי בעלה על פלכה ועל עיסתה 'אליע'ר אליעזר אין ארן י דר עם נחיש בקפיפה: ור' אליע' ורבנן וודיי היל' כרב' וקא תאני בסיפא ר' שמע' אומ' בזמו שתובעת כתובתה יורשין משביעין אותה אינה חובעת כתובתה אין היורשין משביעין אותה ואמרינן הא ר' שמע' אהידא קא תני לה ומדחינן ו מכולהי ומסקינן אמ' רב פפא הא דר' שמע' לאפוקי מדר' אליעז' ורבנן דר' שמע' סבר אף על גב דהושיבה חנונית ומינה אפוט' בעל כלל לא מצי משביע לה מדקא אמ' ר' שמע' יורשין משביעין אותה ואין הבעל משביע אותה היכא דנפלא לגבי יורשיו הוא דמשביעין לה אבל בעל אף על גב דהושיבה חנוונית ומינה אפוט' לא מצי משביט אותה ואת של גב דרבנן ור' שמע' הוה ליה יחיד ורבין ואיכא למימר היל' כרבנן אלא מדקא קיימא דר' שמע' כאבא שמו' בר אימא דמרים ואמ' רב נחמן אמ' שמו' היל' 20 כאבא שאול בר אימא דמרים ואתא רב פפא נמי דבתרה ותרצה לר' שמע' וסליקא שמעתא כולה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. above, p. 385, note 3. <sup>2</sup> Comp. above, p. 389, note 2.

### (Leaf 5, verso.)

כדרב' פפא שמע' מיניה היל כר' שמע' דבעל כלל לא מצי משביע לה לאשתו אלא יורשין דיליה לאחר מיתתו וסתם נמי מתניתין: ואילו נשבעיו שלא בטענה השותפין והאריסין והאפוטרפין והאשה הנושאת הבית ובו הבית ובו הבית אלמא בעל לא מצי למימר לאשתו אשתבעי לי דלא גזלת מידי מו ממונאי ולא אשכחן שבועה גבי אשה לבעל אלא גבי פוגמת כתובתה דתנן הפוגמת כתובתה לא תיפרע אלא בשבו' ועד אחד מעידה שהיא פרועה לא תיפרע סו אלא בשבו' מנכסיו משועבדיו ומנכסי יתו' והנפרעת שלא בפניו לא תיפרע אלא בשבו': הפוגמת כתובתה כיצד היתה כתובתה אלף זון אמ' לה התקבלת כתבתיד והיא או' לא התקבלתי אלא מנה לא תיפרט אלא בשבו' ועד אחד מעידה שהיא פרו' ביצד אמ' לה החקרלת בו כתו' והיא או לא התק' ועד אחד מעידה שהיא פרועה לא תיפרע אלא בשבו': מנכסיו שעובדיו ביצד מכר נכסיו לאחריו והיא ניפרעת מו הלקוחות לא תיפרע אלא בשבו' מנכסי יתו' כיצד מת והניה נכסיו לפני יתו' והיא ניפ' מן היתו' לא תיפרע אלא בשבועה: 20 והניפרעת שלא בפניו כי' 2 הלך לו למרינת הים והיא ניפרעת יטלא בפ' לא תיפ' אלא בשבו': ר' שמע' או כל זמו ם ברין = 1 2 = 72".

# (Leaf 6, recto.)

אלא למפרט אבל לבא יש לה מזונות: והיל בטישור נכסיו בגרה אינה צריכה למחות נישאת אי' צריכה למחות בגרה ונישאת צרי' למחות ואם לא מיחתה הפסירה: דהיכא 1 דקא מיתונא מניכסי האב אית לה בעישור ניכסי עד דגדלא ואם מחיא מקמי דתבגור אה על גב דלא בגרה אית לה עיש' ניכ': ואי קא זייני לה אחי כשהיא בוגרת ואף על גב דלא מחיא אית לה עיש' ניב' מאי טע' דאמרינו משום כיסופא היא דלא מחיא ואי אינסיבא ולא מחיא לית לה טיש' ניכ' דאמרי' 10 אחולי אחליתנון וכי כייחונא כוכוקרקטי ולא כוכיטלטלי בין למזונות בין לפרנסה: מזונות מזו' האשה והבנות פרנסה פרנ' בעל והיכא 2 עיש' ניב': ההוא 3 גברא דא' לה לדביתהו ניכ' להאי דמעברת אמ' רב חונא הוה המזכיו ' לעובר והמוכר 5 לעו' לא קנה והיל' המזכין 4 לעובר בו לא קנה לכשתלד קנה: ההוא דא' ליה לדביתהו ניכסיי לבנין דהוו ליך מיני הוה קאים חד בריה אמ' ליה ואנא לא בעינא ולא מידי אמ' ליה זיל קנה כחד מנהון הנך וודי לא קנו דהא אכתי ליתנהו ר' אבון ור' ירכויה ור' מיאשא אמרי הא אית ליה חלק לטליא במקום 20 בנייא ר' אבהוא ור' הנניה פפי ור' יצחק נפאחא דאמרי לית חלק לטליא במקום בנייא וכן היל' ההוא גברא

<sup>&</sup>quot;a"a, 71 d.

³ >"¬, 111 b; ed. Hildesheimer, 455.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read המוכה. Fead המוכה.

### (Leaf 6, verso.)

דא' ניכ' לאתתאי ולבניי אמ' ר' יוסף קניי פלגא לאתתיה וא' ר' יוסף מנא אמינא לה מדתניא ר' או' והיתה לאהרן ולב' לאה' מחצה ולב' מח' והיל' קניי פלגא: ההוא גברא

דשרר לה פסקי דשראיי לדבתהו אמ' ר' אמי ראוי ה לבנין לב' והראוי לבנות לב' והני מילי דלית ליה כלאתא אבל אית ליה כלאתא לא שביק כלאתיה ומשדר לבנאתיה והני מילי דנסיבן אבל לא נסיבן לא שבק בנאתיה ומשדר לכלתיה: ההוא גברא דא' להו ניכ' לבניי הוה ליה ברא ובנאתא מי קארי ים אניש לחד ברא בניי אילא ולסלוקא לברתה מעי׳ ניכ' קא אתי הוה לא קארי אניש לחד בריה בניי ולימשכה לברתיה במתנה קא אתי אמ' אביי ובני רו חושים: אמ' ליה ראבא דילמא כידתאני חזקיה שהיו בנים מרובים כחושים שלקנים אלא אמ' דאמ' בן ובני פלוא אליאב ר' יוסף אמ' ובני איתן עזריה: ההוא גברא דא' להו ניכ' לבניי הוה ליה ברא ובר ברא מי קארי אניש לבר ברא ברא אילא ולא קא מסליק ליה לבר ברא מירושה ולסלוקה לבר בריה מירושה קא אתי רב חביבא אמ' עביד אניש דקארי לבר ברא ברא מר 20 בר רב אשי אמ' לא עביד אניש למקרא לבר ברא ברא תניא כואתיה דמר בר רב אשי המודר הניה מן הבנין מותר

Leaf 2, recto,

ואפילו לבוהנה והיבאי דהוה נקים מתנות או דמי מתנות ואיחוור" מיניה דלא מחייב לשלומי לבהן ראט' רב חסרא המויק מתנות בהונה או "אבלן פטור מלשלם, והיבא" ראינא ענלא או

סו ראם' גר שנשא גיורת בתו פסולה לבהונה היכי קשיא הילכתא אהילכתא אלא בא . . . . 6 פאריים וכר פיישין תרי לא ניישחוטינהו עד למחר סליק הילכות ב.. רה למהונה ההוא כהנא רהוה נסיב ניורת פחותה טבת יצלש ישנים ויום אחר אמי ליה רב נחמן מאי מעמא עבדת הבי אמ' ליה ראמ' ר' יעקב בר אירי אמ' ר' יהישע בן לוי הלבה כרבי שמעון בן יוֹהאוֹ אֹמ' ליה זיל אפקה ואי לא מפיקנא לך ר' יעקב בר אידי מאוניך והילבתא בר' אלעור בן יעקב ..... לימולך כוורין לו בר' אליעור בן יעקב ראסר בנס אין מוציאין ממנו בר' יוסי רייא, רי והלבתא אין חללה אלא מאיסור בהונה בלבר ומאי נינהו בהן גדול רנסיב אלמנה ומית ליה לא הימא הא אלמנה הוא ולכהן הידיום מיהא שריא אלא מיבי אול? בהן גדול עילוה שוויה הללה וקא באעי מישחט הם " ביומיה מיניהו לעיילינהו לרוכתא ולמחינהו ובל רפאריים מירובה ולית הילכתא" כרבי שמעון בן יוחאי ראמ' ניורת פהותא מבת ישלש ישנים ויום אחר כשירה אמרא או גדיא דאישתחיט אינויה ביומיה ואיערב איהו בהדי אחריני ולא ידיע הימיניהו תהילכתא כרב יוסי דאמ' גר שנשא גיורת בתו כשרד

הי חללים האוו והילבתא אין זונה אלא ניורח ומישוחררח וישנובעלה בעילת זנוח

ואסירה לכהן הריוט וכן בהן הריוט ישנישא גרוישה וחלוצה שויה חללה ובנה ובחה

אלעוו אלמינאה אלרי ליש לקיץ אח • • •

30 בללו שלרבר בל שפסול לה ביון שבא עליה פסלה מן הבהונה; והילבתא אין אם לנוי אפקרי

20 למן ראט' גוי ועבר הבא על בת ישראל הולר כשר פנום לכהונה האוי מקל וחומר ומה 25 אלכונות וגירושין בה יצאו גוי ועבר שאין לו אלמנות וגירושין בה: ובת ישראל פנויה על בוהנת לויה וישראל שפסלוה שנ' ובת כהן כי תהיה אלמנה וגרושה וורע אין לה מי שיש לו אלמנה לבהן גדול שאין איסורה שווה בבל בנה פנם זו שאיסורה שווה בבל אינו דין שבנה לכהן ראמרינן ליח הילכתא כר' אלעור ראמ' פנוי הבא על הפנויה שלא לשם אישות עשאה זונה ואי שומרת יבם היא רמוניא מן ישראל או מבהן או מלוי שריא ליה ואי עבר בה יבם מאמר ומאי ניהו קירושין אסורה ליה: ואי זנאי מן ממור וכותי ונחין נמי פסלה מן הבהונה כרית: נוי ועבר שבאו על בת ישראל הולר כשר בין בפנויה בין באשת איש מיהוא או הולר זכר הוא בר ישראל מעליא הוא וכשר בכוהנת לא יהא אלא גר רקימא לו דנר בשר בכוחנת ואי נקבה היא ללוי ולישראל שריא לבהן אסירא רהא אמרינן אפּילוֹ פנום ובי תימא מה לאלמנה לבהן גדול שבין היא עצמה מתחללת הבא נמי ביון רבא עליה גוי ועבר פסלוה מן הבהונה ראמ' ר' יוחנן משום רבי ישמעאל מנין לגוי ועבר שבא רמוניא מן ישראל או מון כהן או מלוי דלאו קרובין דאסירין לה מן אוריהא נינהו שריא דעריות החייבי כריתות נינהו ואין ממור אלא ממי שאיסורו איסור ערות ועניש

יאים יאים אימים אימים אימים (איתביר = 337, line 7, and Jahrbuch jüdisch-liler. בי אימים יאים אימים אי 1 = FIN; comp. p. 239, ° 1"7, 65 a and 69 d; ed. Hildesheimer, 310 and 308. אפקריה רחמנה לורעיה רבתיב אשר בשר חמורים בשרם וווימת סוסים ורמתם: 3 1"7, 134 b; ed. Hildesheimer, 560. 1 1"7, 136 b, end; ed. Hildesheimer, 572. Sectors to certain 6 Gesellschaft, V, 61, Hebrew part:

# Leaf 2, verso.)

חרות לשני עברים בכתב אחר או לשתי שפחות בכתב אחר או לעבר ושפחה בכתב והילבתאי בגך פיישראלית קרוי בגך ואין בגך הבא פון הגייה וכון השפחה קרוי —בגך אלא בנה: גר " וניורת עד שלשה דורות מותרין בממזרת מיבן ואילך אסורין בממזרת: כומזור ישנישא ישפחה הולר עבר ישיחררו נימוצא הבן בן חורין: מי ישהציו עבר וחציו בן חורין כופין את רבו ועישה אתו בן חורין וכותב יישר על חצי רכויו: אין " כותבין נט אחר אלא לכל אחר ואחר בפני עצכנו: ואילו עברא רכתב ליה מאריה ניטא רחרותא

1. כוילְרְיּ כֹאִי שעפוא רבעיכא זרע שניורע בקרושה ולא איכא וכן כני שנישא את הגויה ילדה אוחו ולר גר הוא ואינו צריך טבילה דאמ' ראבא ניתנירה מעוברת וילדה בנה אינו דכושתעבר לרביה לא צריך הפרה כל עיקר ואי כושתבע דלא לכועבר כולי אחרניאתא לא כוצי רביה מיפר ליה כי אמר רחמנא אב ובעל אבל רבה לעבריה לא אשבחנן: לקח שפחה וֹבֹא עַלְיֹה וניתעברה הימנו ואחר כך שיחררה והיטבילה לשום חרות ואחר כך ילַרה אֹתו ולר גר הוי ואין צריך טבילה דסני ליה בטבילת אמו ולעינין נחלה לא ירית ליה דלאו בריה-ולא הטבילה לשום גירות וניתעברה הימנו ואחר כך ניירה והטבילה לשום גירות ואחר כך צריך טבילה ולעינין נחלה לא ירית ליה דלאו בריה כייקרי ואם נקבה היא בין כון שפחה בין כון

סו איהו מקמי רביה ולא איקיים תנאה: עברא כי משתבע רלא למעבר מלאבה בכל מילי

לן ראין גם לאחר מינה ואי, נהדוא שמנא, אם' ליה מעכשו משחרות בתנאה רפוחה קאניי לאחר המיתה וקיימוא במצות ולמעסב בת יינוראל לא מנסבינו ליה ער רמיית רביה דילמא מיית

מעליא ומקטי דיהביה ניהליה אמ' ליה בפני עדים ואתני בהדיה "עד רפיית ההוא נברא הוא דהוי משוחרר ואפילו בי מיית נביי לא האוי משוחרר מאי שעמא דהוה ליה נם-

25 בופין את רבו שני ומוציאו לחרות אין בופין את בניו אחריו להוציאו לחירות: הני זנניי או פִינְיָרִי 30 ויליד בבור ההוא בבור נוטל פי שנים רכתי' כי תהיין לאיש שתי נשים האחת אהובה והאחת שנואה סג ומינסבא ההא אמתא והוו לה בני ולסוף לא מקיימא ליה לההוא הנאה הויא לה שפחה למפריע שרו למיעל בקהל ושבעה גיים נמי כי מינידי שרו וכי אסר רחמנא לא תתההן בם בנייתן: אבל כי מיניירי שרו ראשכתן ברחב הזונה רמשבעה גוים הואי ואִינִיורא: וניסבה יהושע ונפק מינה כהנים ליישא כייהן ולהשיאן ולהער ולרין בשרין ולעינין חליצה פסולין ומאן? רעבר ונסיב איההא מן היבי לו וכל בני דילידת עבדי נינהו וצריבין למיהדר לשחררינהו לדידהו: המובר 3 עבדו לגוים קונסין אחו על אחר עשרה ברמיו ועבר יוצא לחרות: ועבר ושפחה בל כמא רלא מטבלין שרי לזבוננהו לניים: עבר שהעיח תפילין לפני רבו יצא לחרות: הלוקה עבר כון הגוי ולא קיבל עליו למול מגלגל עכוו כל שנים עשר חדש ואם אינו כוקבל עליו כוותר לו לכווכרו לנוים; המוכר עברו לחוצה לארין ונכיאים: גיבעונים הרי הן בממורין פיהן ייינן מותר ומחַייבין בכל מצות רְמָחַיָּיב החור אמר הנכרית בשרה לישרא ולבהן אסירה: כואן דכושחר אמתא ומתני בהרה תנאה וכפל ליה

וכי ייש אהובה לפני המקום ויש שנואה לפני המקום אלא אהובה בנישואיה ומאי ניהו בשרה לבשר סנואה סנואה בניסואיה ומאי ניהי אלמנה לכהן גדול גדוישה וחלוצה לבהן הדיום ממזרח ונחינה לישראל ובה ישראל לממור ולנהין ולא מוֹבֹעִי מהיבי לוין דנומל פי שנים אֹלֹא אֹפִילִּוֹ מַהִּיבִי 

 $<sup>^{\</sup>circ}$  2,  $^{\circ}$ 7, 108a,  $^{\circ}$ 5, a ; ed. Hildesheimer, 309.  $^{\circ}$ 7, 108a,  $^{\circ}$ 7, 11414asheimer, 309.  $^{\circ}$ 7, 108a,  $^{\circ}$ 7, 11414asheimer, 402-2.  $^{\circ}$ 7, 108a,  $^{\circ}$ 7, 108a,  $^{\circ}$ 8. From 12art to mark in line 25 not in the editions. 7 65 d; ed. Hildesheimer, 313. ed. Hildesheimer, 442-3.

# XLVI.

(Recto.)

| הטפחים ' יר                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------|
| ניהן וקנה על גבּוֹהֹן                                                    |
| שׁושה בעוצים או בחבלים ועושה עוֹרוֹבֹ ומניחו כעינוֹין שׁאֹמֹרנוֹ וֹאֹם   |
| רצה ליליך מעיר לעיר ומדינה למדינה מותר לילך אלפיים אמה אחרים             |
| 5 אֹבֹל אֹם רחוקה אותה העיר יותר אפילו אמה אחת כן יעשה בער יקרח          |
| עירוב שלו שיהא בו משקל שמונה עשרה תאמם בצומים מן כל דבר חוין             |
| מן מים ומלח ומברך ומניחו בסוף אלפיים אמה רחוק ממריצה שלו ומותר           |
| לילך עוד אלפיים אמה אחרות י אבל אם רוצה לילך למרצה אחר לה מל נפיט .      |
| נפשות או ספר תורה אף על פי שהיא רחוקה יותר מאלפיים אמה מותרין            |
| . עם ואם דרך רשות הרבים מפסקת בין המבאות יעשה צורת פתח משו צ             |
| צדדים בקנים או בחבלים ומותרין כל בני מבאות שבתוך הפתחים של קנ            |
| ושל חבלים לטלטל זה עים זה בעירוב י וכן כל המדינה כולה ימעט פתחים         |
| בקנים או בחבלים ויעישה כעין צורת פתח ומותרין בעירוב כרקא אמרינן רבא      |
| מערב כולה מתא בעירוב אחר י הילכות שבת י כל תכשטי אשה                     |
| ב מותרין בשבת הקמיעות מותרין להוליכן בשבת והשבעות אסורי ובכל מכה         |
| מותר להפרים רפואה בשבת עליה ואפילו חתיכת בגד מותר ואסור לכפיל בגד        |
| בינים בשבת כשיש לו להחליף אם אין לו מותר וכל כלי תשמיש בין של            |
| עין ובין של חימת ובין של כל דבר לצורך אכילה ושתייה בשבת מותרין לרח'      |
| לרחוץ עד הנעתה של אכילה ושל שתייה כל היום י ואם שכח פת בתנור ואין לו     |
| ם מה יאבל יוציא ממנו מזון שלש פעודות ומותר י וכל מני עשבים שהן 20        |
| לצורך אפילו בשבת שוחקן במכתש ומותר לאוכלן אם להוציא מימיהן               |
| אטור וחרדל אסור לשוחקן במבתשת בלבד שישנה מעט ולעשות קונבי                |
| מותר ואל יעבירו בבגד אבל בנפה ובכברה או בקפיפה מצרית שהיא כמות           |
| שת שלא יבא לידי פחיטה שכל פחיטה אפור ולרוין לדבר חלכה ולרבר              |
| מצוה מותר וספינה שנכנסה קודים שבת בתוך התהום שני מה רודע שהוא            |
| . תן השומים והשיים אלא פילפל לברקשט והנפין מיותר לשחק                    |
| <sup>1</sup> Halakot Kezubot in ארש"ר, I, 15-16. <sup>2</sup> = קונרשון. |
| 1.0                                                                      |

# (Verso.)

| תין אם                                                                                                |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| והוציא כומנ כלאם                                                                                      |    |
| אשר יצאת מרא משבת ובין שלא                                                                            |    |
| אסור למלאות מים מן ים בשבת אלא בכלי או בקערה                                                          |    |
| שקרא על ארבעה טפחים ואסור להשליך בים קליפים ועצמות                                                    |    |
| בשבת ים מביאין מים לעצמן מותר לשתות ממנו אבל כל מיני                                                  |    |
| ע ע ממין שהביא גוי לישר' או שהביאן גוי לעצמו ויש ממין                                                 |    |
| יומנן אסור לאכול מהן בין בשבת בין ביום טבי אבל עבר                                                    |    |
| אם כמישין מותרין בתוך התחום אבל אם באו מחוין                                                          |    |
| ו אסורין ואם באו בשביל ישר' מותרין לישר' אחר אם הביאן                                                 |    |
| רע תרין לישר׳ פת חמה מן הג מותר לאכול בשבת ממ.                                                        |    |
| מותר ל תחמם כנגד המדורה של גוים ומ להשתמש לאל                                                         |    |
| ונו ל ל ת ולחולה לעשות להן כל צרכיהון להד שך אש קב                                                    |    |
| לבשר אסור אים טרם רשים ליולדת בתוך ה' ימים וכן בחולה                                                  |    |
| י נפל בבל על אדם ספק הוא שם ספק אינו שם ספק חיי ספק מת ספק ישר'                                       |    |
| י נפל בבל על אום ספק ווא סם ספק אינו סם ספק וויי ספק כוו ספק יסו                                      | ١  |
| פפק גוי מהללין עליד א בסבותי זכן נמי סנפל לאלמו<br>להעלותו אפילו במצודה אפילו לשוט במים עליו להשוט יש |    |
| שבוכה בתוך הבית ש ר הדלת ומוציאו ומותר להתיר ולהפר חרמ                                                |    |
|                                                                                                       |    |
| ונדרים בשבת ומותר משיכת חבל של מה ולחלות לה שק של שע                                                  |    |
| 2 להאכילה והמרדעת שעליה מתיר החבל והיא פלת . ואם יבוא ישר                                             | 10 |
| לחצירו של גוי צריך לקנו רשותו בפרוטה או בפילפל או בכל דבר ש'                                          |    |
| שיטלטל בשבת אין צריך עירוב מפני החצר של שניים או של רבים                                              |    |
| צריך לקנות מכולם לטלטל בכל החצר ולילך. ם אר לכלא אבר                                                  |    |
| ש ולא קנה מן הגוי אסור אבל מותר לילך אלפיים                                                           |    |
| אמה בנלים                                                                                             |    |

#### XLVII.

(Recto.)

זבחמישי 1 ולשבת הבאה לכל מפסיקין בראשי חדשים ובחנוכה ובפורים ובתעניות ובמעמדות וביום הכפורים ואין חוזרין אלא לסדר פרשיות כיצד חל מנחה ביום טוב להיות בשבת וכן בשיני ובהמישי שמן ראש שנה ועד סוכה אין קוריו בסדר ימים טובים 5 אלא בסדר פרשיות וכן במנחה ביום טוב ושבת וכשחלה שבת שמבקשיו לקרות בה האזינו קורא כהו מהאזינו ועד זכור ימות עולם ולוי קורא מו זכור עד ירכיבהו על במתי ארץ וישראל קורא מו ירכיבהו עד וירא יי וינאין ורביעי קורא מן וירא עד לו חכמו ישכילו זאת וחמייטי קורא מו לו הכמו עד כי אישא אל שמים ידי ויששי קורא 10 מן כי איטא עד ויבא מיטה: ויטביעי מסיים את הפרשה עד וואת הברכה וסימן שהניחו חכמ' הזיו לך: לבר ישראל לכרוסי בין שור בין א . . ל . . . . יש' בין כלב בין חתול שאנו אוטרין שאלו את בן זומא מ ...... סי בלבא אמ להו כת' ובארצכם לא תעשו כל שבארצכם ל......אר' שמואל פורקא דידמא חד בשבא וארבע ומעלי תלתא ...... לא דכר חשבת מאדים אתי בזוני יבשיני ובחמישי מאי טע' . . . . פני שבית דין שלמעלה ובית דין ש' שלמטה שויו כאהד: ועוד אמרו ארבע דארבט וארבע דארבכרי וארבע דעיטרין וארבע וארבע דעיטרין ותמני' כולהו סכנתא ראיט חדש ושיני לו ...... לו סכנתא מעלי יומא דעצרתא וגזרו 20 רבנן על כל ...... מעלי יומא דעצרתא משום רוח טבות דמזי ...... לא יטול אותו זו אחר זו וכשהוא מתחיל מת ..... מחיל מת בגודל 1 ולא יטול ש' שתים זו א . . . . . . . . . . . . . . . . . ולא ליכול תרי כגון מאי כגון ביעי ......... אכיל חדא או חלתה ולא 25 לישתי תרי...... לתה כאסי וכההוא גברא

<sup>1 2&</sup>quot;n. ed. Hildesheimer, 623.

<sup>&</sup>quot; = אמר; comp. Shabbat, 129 b.

Comp. Sheëltot, CV, 140.
 Comp. Shulhan 'Aruk, Orah Hayyim, 260, 1.

<sup>5</sup> Pesahim, 109 b et seq.

# (Verso.)

| דהדר פרצופיה לאחוריה ולא ליסב תרתי נשי אלא או חדא או תלתא                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| דהכין אמור רבנן <sup>1</sup> לא ליסב איניש תרתין <sup>1</sup> ואי נסיב תרתין לוסיף               |
| אחרינא ומיחיב איניש לקיומי פריה ורביה ש' ויברך אתם אלהים וי'                                     |
| ויאמר להם אלהים פרו ורבו וג': פדיון פטר חמור:                                                    |
| 5 דאילו מאן דהוי ליה פטר חמור ובאעי למיפרקיה מברך ברוך אתה                                       |
| יי אלהינו מלך העולם אשר קדשנו במצ' וצונו על פדיון פטר חמור:                                      |
| ברוך אתה יי אלהינו מלך העולם שהחינו וקימנו וג': ומביא כבש ש'                                     |
| שדמיו משלשה מעות ולמעלה ואו' תחול קדושת פטר חמור זה על                                           |
| השה הזה ונותן השה לכהן פריון נטע רבעי:° מברך                                                     |
| 10 ברוך אתה יי אלהינו מה' אשר קרשנו במצ' וצונו על פדיון נטע רבעי                                 |
| ברוך שהחינו וגו' ומ ל שלשה אנשים ומביא מעט ר'                                                    |
| כות ממנו ומביא סאי ירים ואו' תחול קדושת פרדה זה                                                  |
| הללו שעורים ושורן ור אותם בבית הקברות ":                                                         |
| וכל העושה עירוב ' לשב מברך ברוך אשר קדשנו<br>ז במצותיו וצונו על מצות עירוב ת הפת בכלי מיוחד ואו' |
| בדין יהא שרי לן לאפוקי ולעיולי ול טולי ולשדורי מבית לבית                                         |
| ומחצר לבית ומבית לחצר ומבית לבור ומזוית לזוית ומשבת זו'                                          |
| לשבת אחרת ולכל יש' שבחצר זו: וכ יום טוב שחל להיות                                                |
| בחמישי בשבת או בערב שבת מניח שלערב יום                                                           |
| 20 טוב שהוא רביעי בשבת מניחיאו ביצה                                                              |
| צלויה או דג צלוי או מליח ומבר' ה' אשר                                                            |
| קדש' במצ' וצונו על מצות עי שרי לן למיפא                                                          |
| ולבשולי ולתקוני ולמעבד מ לנו ולכל                                                                |
| יש' שבמדינה הזאת: גולה גו'                                                                       |
| 25 גומרין את ההלל ומברכי צונו לגמור                                                              |
| את                                                                                               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesaḥim, 113 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. ה"ג, ed. Hildesheimer, 643, and Sheëltot, C, 114, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read : ושורפין לאותם השעורים ואחר כך יקבור.

ל Comp. מש"ר, I, 15.

# LIST OF ABBREVIATIONS OF TITLES OF BOOKS

הרשת השת R. Aaron of Lunel's Code, I. Florence, 1750; II, Berlin, 1902, the first part quoted by folio and column, the second by page.

or אשבול, R. Abraham b. Isaac of Narbonne's Talmad-Compendium, I-III, ed. H. B. Auerbach, Halberstadt, 1867-1869, quoted by page.

אין זרוש, by R. Isaac ben Moses of Vienna; I-II, Sitomir, 1862, quoted by folio and column.

ב"הכ ב"לות ברולות ב"הכ a Geonic compendium of law, ed. Venice, 1608, quoted by folio and column. A different version, ed. Hildesheimer, Berlin, 1888-1892, quoted by page.

.תשובות הגאונים ליק הר"כד = ג"ל

מ"ומ = גמ"ומ מורה ומערב = גמ"ומ, ed. Müller, Berlin, 1888.

בה"ב See ב"ח.

 $\pi''\pi\pi$ ה הבית הפלמה, an anonymous compendium, published in J,Q,R., IX. פלמה פסוקית, ed. Müller, Cracovie, 1893.

הלכות פסוקית = ה"פ

מ"ח = מנהנים, ed. Müller, Vienna, 1878.

מברה בנותה, a collection of Geonic Responsa, Jerusalem, 1863.

. הכירה גנווה = ה"ג

T = Maimonides, Mishneh Torah.

מפתר ופרח, by Estori Parhi, quoted by chapter.

של אל קיבי קרמניות = ל"קמ by S. Pinsker, Vienna, 1860.

רה לה by R. Saadia Gaon, in Harkavy, Studien und Mittheilungen, V, St. Petersburg, 1891.

בה"מם בהמשוח הסב, by Anan, the founder of Caraism, in Harkavy, Studien und Mittheilungen, VIII.

משר גדול = ס"מנ, by R. Moses of Coucy.

משות קבון – מ"מק, by R. Isaac of Corbeil.

שרע = ס"רע, by R. Amram Gaon, Warsaw, 1865.

סת"וא = סת"וא

אנד, the legal code of R. Isaac ben Abba-Mari, I-II, Lemberg, 1860, quoted by volume, folio, and column.

ספר העתים, by R. Isaac Albargeloni, ed. Jacob Schor, Berlin, 1903.

קהלת שלמה, a Geonic Collection, ed. S. A. Wertheimer, Jerusalem, 1900. רבני אלישר בן יואל הליי – ראבי"ה, author of a compendium of law, quoted from a manuscript.

שב"הלק שי סי הלק "ש ב"הלק , ed. S. Buber, Wilna, 1886, quoted by page. שברי ביקה a Geonic Collection, ed. N. Mod'ai, Salonica, 1792, quoted by folio and number.

ששרי צרק = ש"ץ.

שיטרי, by R. Isaac ibn Gajat, I-II, ed. Bamberger, Fürth, 1861-1862,

m"w, ed. Lyck. See 5"a.

שערי שמחה = ש"ש.

שיברי תשובה, a Geonic Collection, ed. Leipzic, 1858.

שערי תשובה = ש"ת.

ה"גק המונים הח"ג, ed. D. Cassel, Berlin, 1848.

נמ"ומ See ה' גאוני מזרח ומערב.

ה"ה = הגאונים, ed. N. Coronel, Vienna, 1871.

Baal ha 'Ittur. See אינור.

Eshkol. See אשכול.

Harkavy, Responsen der Geonim, in Studien und Mittheilung., IV, Berlin, 1887, quoted by page.

J. Q. R. = Jewish Quarterly Review.

Mafteah, by Müller, Berlin, 1891.

Maimonides. See 7.

Manhig, by R. Abraham ben Nathan, ed. Goldberg, Berlin, 1855, quoted by folio and column.

Müller. See Mafteah.

Müller's Einleitung. See Mafteah.

Pardes, by R. Solomon ben Isaac (""), Constantinople, 1807, quoted by folio and column.

R. É. J. = Revue des Études Juives.

R. S. B. A. = Rabbi Solomon ben Adret.

Rabbinovicz, Variae Lectiones in Mishnam et in Talmud Babylonicum, I-XV, Munich, 1877–1886; XVI, Przemysl, 1897.

Ratner, Ahawath Zion We-Ieruschalaim, I-IV, Wilna, 1901-1907; V, Petrikoff, 1908.

Responsa, Coronel, See an"n.

Responsa, Lyck, See 5"1.

Responsa, Mant. = שאלוה וחשובות מהגאונים, Mantua, 1596.

Saadyana, edited by S. Schechter, Cambridge, 1903.

Steinschneider, Cat. = Catalogus Librorum Hebraeorum in Bibliotheca Bodleiana, Berlin, 1852–1860.

Vidal de Toulouse, author of the commentary, Maggid Mischneh, to Maimonides, Mishneh Torah.

Yalkut = Yalkut Shimeoni; Part I to Pentateuch; Part II to Prophets and Hagiographa, quoted by paragraphs.

Yaqut = Muqam Albuldan, by Alyaqut, ed. Wüstenfeld, Leipsic, 1866-1873.
Yerushalmi, the Talmud of Jerusalem, quoted by treatise, folio, and column of ed. Krotoschin, 1866.

Z. H. B. = Zeitschrift für hebraeische Bibliographie.

### מפתח התשובות

# ה' ברכות ק"ש ותפלה

סרר מאה ברכות, 114-17 מתשה אילפס, 283 הלמיר הכם פטור מק"ש שעל המטה, 262 קורא ק"ש על משתו ואינו צריך לשב על הקרקע, 262 כץ ההמה מהו, 92 ש"ץ מהו לחזור ולאמור ברכו בשביל בני אדם שאהרו לבוא, פ-19 אין להוסיף בגאולה של שהריה, 19 ומן מנחה גרונה וקבונה ופלג מנחה, 141 זמן תפלת ערבית, 266 שנים שנכנסו להתפלל כל אחד חייב להמתין על חבירו, 19

מקום שאין ז' היודעים לקרות בתורה, הבקיאים שונים ומשלשים, 201 הנכנס לבית הכנסת ישב או יעמור עם השביר, 120

#### ה' ציצית

שינית שישאן נוי, 232 שעור הרחקת ציצית מן קרן הבגד, 332, 331 מלית המת מה היא בציצית, 238 כלי קופסא חייבין בציצית, 288 שעור אורך ציציה, 334 ,333 אם צריך להרש ציציתו, 335 מלית בעלת ה' כנפים, 335 צמר ופשתים, אם פוטרין בכל בגדים, 6-255 מי שנפסקה לו ציציתו בשבת בדרך, 7-336

למה פותחין הירים בברכת הנר, 262

# ה' שבת והבדלה

מותר להן כלים לצבע ע"ש עם חשיכה, 200 81-2, 196-7, אכור, 196-7 הערמת שבת אכור, אסור להשכיר בהמתו לע"כום לדכוב עליה בין בשבת בין ב"וש, 81 פועלים נכרים שעושין כילאכת ישראל בשבת, 263 ישראל ונכרי שותפין בהנות, 5-194 ישראל ונכרי שותפין בבהמה, 195 ישראל שנהן מעות לנכרי ליקח בהמות והנכרי הורש בהן בשבת, 6-195 מוהר למכור כרמו לנכרי בע"ש כדי שילקט.ו הנכרי בשבה, 153 פמום שהרליקו עליו בשבת, 175 אין הלכה כר' מרפון שאמ' אין מדליקין אלא בשמן זיה, 159 הממנה ברמץ אשור, 9-158 דין המפליג בכפינה, 6-85 שכח איומיל של מלה מערב שבת, 737 איך עושין עירובי הצירות, 121 הצנית בשבת, 263

#### ה' פסח

בשר המין במה, 227 פורני מה היא בפסח, 340 ,225 ישראל שמכר חמצו לנכרי, 338 פת העשוי מקמה ומשמן, 184 קבוף, 185 מהו לאפות בשובק, 185 פלשיר גוי מהו לאפות מצה, 185 עסה שלשין אותה בכמן ופלפוין, 9-338 מצה של כותי, 340 אפית מצה על ידי נכרי, 5-184 מברך על כל ד' כוכות, 185 אין מברכין על הול, 185 בציעת המצה, 185 יין של צמוקין לד' כוסות, 26 אם יכול לאמור הגדה והלל על שאר משקין, 227 אין מברכין על רהיצת ירים קירם בה"מו בלילי פסח, 114 מי שלא מנה ספירת השמר, 185

#### ה' יום טוב וראש השנה

ענים שמבואון נכרי בי"ום מה הן, 222-3 מת בי"ם שני, 220 דיני י"ום שני, 158 פסוקי קרבן מוסף, 119 נשואין בחול המועד, 184 מת בחו"המ, 27 שניב ברכוה של מוסף ראש השנה, 47

## ה' תענית צבור תשעה באב וחנוכה

תננית נדיף מצדקה, 152 הלמוד הורה נדיף מהעניה, 152 קריאה בה"צ, 263 רהיצה ידים מלוכלכוה בה"ב, 345 שתיף בנר חנוכה, 343

#### ה' שחיטה וטריפות

עוך שבועיתו אינה גברה, 29 ביתם י"ח מריפות, 32 ביתם י"ח מריפות, 32 א מא דראה אינה ממנין ח" אוני, 27 בקא דאממא דוודא משברפה לה" אוני, 28 בקא דאממא דעוך, 28 בקא דאממא דעוך, 28 ברקא האינ דראה, 26 מרכה הריאה, 29 מרכה הריאה, 29 אונא אומא דמריפ", 27 מרכה ביעוניתא דמריפ", 27 מרכה ביעוניתא דמראה, 29 מרכא ביעוניתא דמריפ", 27 מרכא ביעוניתא דמראי, 29 מרכא ביעוניתא דמראי, 29 מרכא ביעוניתא דמראי, 29

ריאה שנסרכה בטרפשא דליבי, 31-29 עוף שלא נמצאה לה מירה, 29 ינוף שנמצאה מכה בין אנפיה, 28 קרום בין אונא לאומא, 27

# ה' בשר בחלב, חלב, דם, עופות, בצים וחגבים

מינם איכור בשר בהלב, 33

נותא הדרוא, 26

עומות שנהבשל בדכון, 737

עומות שנהבשלו בעורותיהן, 118

ינול לאמול בלי מליחה על יורי הליטה, 102

מכיני עוף, 19-31

מכיני עוף, 19-31

מסני עוף, 10-31

תבים מיום מה הד, 15-3

תבים מיום מה הד, 15-3

תבים מיום מה הד, 15-3

# ה' עכ"ום, מאכלי עכ"ום ויין נסך

ביב של ע"ו שעובר נחוך ביתו של ישראל כת של הרס שעשו בה ענ"מן יין, 1934 איוו דגים אפורים משום בשולי גוים, 263 המאה של גוים, 153 יין של צימוקון, 26 יין של צימוקון, 26 יין של צימוקון, 26 יין של קנסך גוינ ברי, 193 יין כך גוינ ברי, 283 פרוצא שבילו בה עכ"ום, 262 פח של גוים, 26 פח של גוים, 26 פח של גוים, 26 שבר של גוים, 284 שבר של גוים, 38 שבר של גוים, 384

# ה' רבית

באיזה אופן יכול למכור באשראי, 118 איצרי פיורת, 117–13 בעלי בתים שנתנו ממון לסוהרים וא"חב הוקרו הפירוה, 80–1

# ה' תלמוד תורה

כלמד חינוקות אכזר, 119 אם יבטל הלמורו משום הלוות המת, 121

# ה' נדה, זב ובעל קרי

יולדת נקבה כמה ימים סופרת, 153 נדה מה היא במלאבה, 2-20 זב אם יחפלל בבה"בנ, 38 דיני טבילה בעל קדי, 249, 40, 40, 249 שומאת נברים, 39

# ה' כלאי בהמה, חדישה וחסימה

מוווג בלאים, 239 הרישה בשור והמור, 195 ישראל וע"כום שותפון גבהמה והע"כום חוסם פיה, 195

# ה' עבדים

גם שהרור בלשון ישמיעאים, 83 עבר עול שממאן למול, 197 עבר נוצר שממאן למול, 81 צבר שהננים! רבו לבית הספר, 83-4 קנין בנט חירות, 8-28 שפחה שאומרת יהורת אני ומעשיה מעשה עכ"ום, 183

#### ה' בהונה

כהן המטמא עצמו בומן הוה, 151 כה.ת שנשאת לישראל, 8–337

### ה' אשות, כתובה ונדוניא

פנויה שאומרת מפזוני אני מעוברה, 155
אשה שש זה מומין אם הקוושין קרושי מעוה, 1212-15
גרוניא מה הוא ואיך שמין אוהו, 78-8
נכי מלוג, 752 (155
אשה שעשתה נוועיה שאן ברל, 78
החובה אשה שקורמת בומין לשטר הוב, 79-80
איך משבימין לאלמנה שהובטה כתובהה, 135
משביעין לאלמנה שהובטה כתובהה, 155
אשה שאברה כתובהה בם על מקצת כתובתה, 155
אשה שאברה כתובהה, 212

# ה' גטין ועגונה

ערים שאמרו מודעה היו דברנו בנבי, 6-5 בצל שאמרו מודעה היו דברנו בנבי, 6-5 בצל שאמרו לעדים כתבו והנו גם לאשתי והם אמרו לסופר לכחוב, 4-233 הוש שיכול לדבר מתוך הכתב אם יכול לגרש, 98 סופר ששעה בכתיבת הגם תולה בין השורות, 98 נכרי ספול הביא גם, 9-98 נכרי ספול להביא גם, 9-98 אשר הובעת גם מסני שבעלה אין יכול לבשול, 152 השוען פתה סתוה, 160 המוען פתה סתוה, 160 אין הבעל הייב בכיוונות רושהו גם אם היא מישברת, 230 ההרג בדרך ואין מי שוראה כלל אשתו ענובה, 153

# ה' חליצה ומאון

עד כמה יכולה למאן, 3-182 יבם משומד שחלץ, 182

#### ה' עדות

תרות קרובים, 256 עדים שמכחשין זה את זה, 256 מר שהעיר וא"חכ נפר, 161 ההשור על העירות מדו לרעיר, 160, 161 ערים שיורעים עדות בקנין על פה אם ערוכים להער, 45

#### טוען ונטען ושבועה

ראובן ושמעון היו נושאין ונותנון באגרות ור' פוגן שהוציא כסף על פי כתב שמעון
והלה מכהיש ואומר שלא כתב לו כן, 283–283
הוציא עליו כתב ידו והלה מכחשי, 155
הדוציא עליו כתב ידו והלה מכחשי, 155
המוצי בינו לאמור השבע ובול, 156
המשבע בספר התוצים או תפוות, 153
המשבע בספר התוצים או תפוות, 153
איך משבעים לאיש ואיך משביעין ואשה, 154
האובן הפקיד אגל שמעון בלי עדים ומת אין יורשיו יכולין להשביע לשמעון, 153

### ה' הלואות, והרשאה

המשכק הניה לופן קעוב הלוה אין יכול לחזור בו, 162-4. הלוקח עבר שיש בו מומין והשביחו המוכר חייב להחזור רפי מומין להלוקח, x50 עדים שמקמין החומת ידיהם אבל אין זוכרים היכן השבר, 150 הכותב המשאה על גבי קרקע שיש לכל אחד בא"י, 291

# ה' שותפים ושלוחין

מכוי לא ניתן לה'וקה, 150 ב 150 ל' שהשלו לנים איך חולקן השבר, 2012 שליח שהשל עצפו במפון חבירו, 151 שמעין שלוח ראובן נתן מפון ולוו בלי ערים ולוו כובר, 285

# ה' מקח וממכר ומתנה

דינר זהב משבע או פירות, 291 מה בין הנותב מתנה ולא היה לו כלום וא"הכ בא לידו לקנה ומכר והוריש, 292 מה בין הכותב מתנה מנכטיו לכיתב מכסבו, 291-2 הכותב מתנה לחבירו וא"חכ כתב אותה מתנה עצמה לאשתו בפני הבירו, 152-3 זיני הכותב מתנה לבניו, 152 אי אפשר ליתן מתנה לחבירו משבע כסף על ידי שכר, 291 דין בטול מודעה בשטר מתנה, 251-2

# ה' נחלות ואפוטרפום

שני אחים, הגדול אומר אני בכור והקטן כופר בככורהו, 2867 שני אחים טיש להם השירות רבות איך יחלקו אותן בימיהם, 287 שני אחים והאחד רוצה להתוח ברך המים על השני אחר שהחווק בו זמן הרבה, 139-40 ראובן מיה והנית בנים ובנות משתי שים והם רבים אודות הירושה, 288-9 אפושרפום שרועה למנות אחר במקומין ב-101

# ה' שכירות פועלים, גזלה וחובל

פועל אם יכול לחוור בו, 164-5 הבונה בית בחורבת חבירו, 207-8 החובל בחבירו בומן הזה, 202

# פרושים לתלמוד

שבה, a 7, בין העמודים, a 8, a 13, a 16, a 18, a 18, a 18, a 12, a 13, a 14, a 14, a 16, a 17, a 18, a 18, a 18, a 18, a 18, a 19, a

עירובין, 21a, כל העולם, 36; 26a, סומכוס אומר, 142a; 42a, שבת בבקעה, 1-240; עירובין, 21a, תקרה הבית, 35; 3b; 24t, תאי ראוכליך חלבא, 185,

ם הים, ל11 a-10 b, ומי גזר ר' יהורה, 13 9-13, הסופננין, 460 3339, ל75, מיניסה 170 מיניסה, 184 מול 184, מלושר, 339, ל25, ל160 מלושר, 461 מלושר, 462, ל260, ל261 מלושר, 525, ל261 מינית של הקוש, 55 b, 462, במינית של הקוש, 14-13; ל26, מסח מינוכין, 47-343; 173, ושמחה בחיו 1711, ל26, מבל השם, 41-313 מלושר, ל26, המרי אומרת העולכן, 14-343; 1114, נפתח באל, 14

יומא, 26 b, בביני כרוז ,345 a ;345, ביני ברוז ,216 b ;21 a ;345, ווהמא דשימשא, 315 (66 b). פלוני מהו, 113 b ;41 (57 במצלוף, 345) (68 b). ביה הרורו, 345

סוכה, a b -7 d, כנגר היוצא, 241 a; 241 ללהו, 2-23 d, ללהו להו, 34 b; 262 מוכהו, 271 בכבה, מ 172 אין מוליכון חלה, 220 a; 34 a, מיולנין אה הראשו, 222

הזנית, d 26, ימים מובים, 262

מגלה, 16 b, אמתה של הורה, 1342; 17 , למשרע 1342, 24 18, תגלל משפחת, 342 מועד קשן, 8 b, ו' נשיצוה, 5–174 ; 4 a , 24 a ; 174–27 , ברכת אבלים, 27 a , 27 משיסתם הגולל, 36

יבטוה, 154, מעשה בשוקה, 183, 164, קשור, 183, 44, פ'נ'ק'ע'כ'ס', 124 ל<br/>, 167, מינטה, 183, מ"ר אבהו, 183, א"ר אבהו, 183, א 80 מון 183, 183, רבה תוספאה 183, 183, וורת מיכנה, 183, א אבהו, 183, א 185 מון 183, מון חניה בן אנטיגינוס, 1823

כחובות, 52 b, בביהי ולא בביקתי, 212, 33; אנשי ירושלים, 333; 54 a, כחולה ופרכסה, 344; 55 a, ולכתובת בנין דכרין, 34

סומה, a 29, ומאחר דאין לו, 3-23; a 39, כיון שנפתח, 263

גטין, 2, מרינת הים, 173 ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ;  $8^2$  ; 8

קרושין, b ,54 b, הפורה נמע רבעי, 130-131

; 246, מים, ; 46, המוכר שור, ; 611, אין חבט, ; 426, מבתא המולה מים, ; 452, ; 671, הווכר ; 672, הווכר ; 673, ; 674, הווכר ; 674, שינוי קודה, ; 674, ; 664, של עבדן, ; 684, ; 684, ; 684, ; 684, ; 665, ; 674, הוך כוי דיבור, ; 684, ; 685, ; 687, הוך כוי דיבור, ; 684, ; 687, בא הרוג, ; 684, ; 687, האיעבר מקלוט, ; 684, ; 684, ; 685, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 687, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 686, ; 687, ; 686, ; 687, ; 687, ; 688, ; 688, ; 688, ; 688, ; 689, ; 689, ; 689, ; 689, ; 689, ; 689, ; 680, ; 689, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ; 680, ;

בכא משישא, 3 8, פיו שאין מחייבו, 8-2, 6 6, במינין הראוי, 8 8, המיביה מניאה, 5 10, אדם חשוב, 5 10, 1 10, מיניאה פועל, 5 10, 1 10, 1 10, 1 10, 1 10, 1 10, 1 11, 1 2, 1 12 1 12, 1 12, 1 12, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 2, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3, 1 3,

בנא, 80.2, במה מברסן, 123-4 (9.2, המוכר עבד, 501; 80.2, דרעוני גינה, 202 בנא בהוא, 93.2 (202, שלחו ליה, 202 בא 107, 27.2 (202, בא לנפות, 501) לפון 127.2 (202, מקפה, 107) בא לנפות, 95.2 (202, 107) בא לנפות, 95

3, אמר רב, 64 b, 64 b, 64 b, 64 b, 65 b a סנהדרין, 65 b b, 65 b, 65

שבורה זרה, d 35, וא השהשו, 26

הוריות, 121, מרובה בבנדים, 263

מנחות, 37 מ, רמי ב' חמא, 299, 23 ל 78, רבינא הוה שקול, 4.52; 39 מ, הפוחה, 683, מינחות, 78, חיא של בנד, 4.56; 31, מיליה שנקרעה, 334, א"ר פפא הלכתא, 334, מיליה מנקרעה, 334, א"ר פפא הלכתא, 334 ל 14, מסר לה לקברא, 2–233, 42 ל 14, מסר ל 15, מסר פוועד, 326, מסר פפא (253, 26-8), מסר פוועד, 326, א"ר פפא, 253, 26-8, מחור, 34, מ

,47 מאל, השורם בסכון של עכ"ום, 23; 40 גם המת חבירו רבועד, 339 הולין, לא אולי בסכון של עכ"ום, 25 גם אולי בסכון, בא אולי בסכון, 28 בסכון בא אולי בסכון, 28 בסכון בלב, 28 בקרבן בלב, 28 בסכון

# מפתח כללי

82, 83, 97, 102, 105, ליה, אמליה = אמר ליה, אב = אב בית דיי, 104, 67, 61, 59, 61, 57. 96, 104, 302, 303, 326 אב בית דין, 266, 269 386 103, 199 אימא לך, 199 אימלך אובו של אילן, 249 אמצעיים ע' אנשים אבד ע' איתור. אומר = נאמר, 218, 318 אמתה של תורה, 342, 316 182, 251, 252 אביואריה, אביואריה, איגורא ,עגל קמן, 345 אנדלם, אנדלום, 30 אגראביה, שם מקום, 151 אנפא ע' מפקינן אנקולונימוס, 57, 55, אינרת, 169 אנשים אמצעיים, 201 אדום ע' שמר, איסחק בן נמירא, 87 385, ארן = ארם, ספף איספמיא, 222-כ' ספרד 26, 29, 34, 60, 83 אדונינו, האר הכבור, 270, 284, 285, 287, 289 אספורן, אספורה, שם מקום, 243-4, ב43-4 ארר, הוש הכלה, 326, 302, אסקוי = יצחק (פרסית), 111 אסר, על ירי כשוף, 152 אהונא, שם צמח, 396, 122 איסתלקא = נתבטלה, 230 67, 87 אהרון, גאון, אפ"ם ע' נוסחי התפלות 230, 256, 257, 266, 381, 397, או = אי, אויגניון, ע' נוסהי התפלות, אפריקא, סצ איזו צד ע' כאיזצר אריא, שם איש, 712 אול, בא על אשה, 194 244, 248 אורנהא, ארע, ע' מורע אוזמיל, 337 211, 213, 340 אוונקי, אירופה, 55 אחא משבחא ע' שאלתות 203, 204, 217, 218, 320 ארץ ישראל, 223, 306, 352 בליל, הנוף מנהגים אהונא, שם צמח, 321, 296 לשון ארמי, נוסחי התפלות, קרושה, 363 אמר, אימליא, 281, 55, ע' נוסחי התפלות הלמוד א"י ארישא = אריסא, 358 איירינו, אירנן (מן איירי), 358 ,001 315 אשי, איי איכוכוי, 31,06 אשכנו, 420-ע' נוסחי התפלות אנמתא, שם צמח, 125, 296 אינפת ע' עינפת 98 אשלי = אשיל, אכספרד ע' בודליאנא אשר (בן יעקב), 326 אילא = אלה, 215 אשור, 279-ע' נרדמו אוברראני ע' נחום ב' אתי, (שם אמורא), 141, 315, 314 אלהי נשמה, 200 337, איתוד, איתוד, איתוד, אלחנן בן שמריה, 54, 59 אַיתֿויי, 359 אלישת, 256 איתוקא = איתוקמא? 266 67, 420 , (ערבית) אלכהן אלמינרב ע' מערב, אלוף, אלופים, 326 ,972 באפם תלמידים אין הוד להכמים, 88 אלפיומי (ערבית), 18 בנא בתרא ובבא מציעא, סרר של המשכתות, 66

בנא דמחיבתא, 214

80, 356 , אמי = אמר, אמא

מותא, ינוף, 200 ו. 3, 48, 49, 52, 78, 203 בבל, בבלאים, ים בים ארמי, לשון ארמי, בים הלמוד, לשון ארמי, נוסחי התפלות, קרושה בבלי ע' הלמוד 87, 88, 206, 27:2 קב, 85 ,שר שם, כ"י הגניוה אשר שם, 85, 27 86, 88, 93, 277, 280, 290, 293 בי דינא של הנאונים, 214 בישר שם מקום, 222 בית דין הגרול, 386 בית המרחץ ע' מעות בית העואר, 325, 108 בית רבינו, 119 ,19 בהלול בן יוסף, 59 ,55 בהלול בל פהתי (אשורית), 294 ב: הרבית רקה, (prodigal son), 351, 379, בני מ"ר אהרון, 87 בני מ"ר נמירא, 87 בסם, כ' מבוססית בעלי בהים, 105, 105 בעלי 33, 71, 212, 213 בערה בקוין = בקיאים, 150 ביקתא, בקעתא, 212,012 ,33. 137, 138 ,(St. Barnabas), בריבר, בר פאתי, פחתי, 318, 294 ברא = בריהא, 194 ברדן שם מקום, 69, 58, בריטיש מווום, כ"י הגניוה אשר שב, 7, ז ברכת גומל חסרים, 110, 110; בר' הלל, ים ; נוסף, נוס ישראל, פוז , 100; בר' נושר בוהנים, 110; בר' המינים, 112; בר' עירובי הצרות, 104; בר' כ' תבשינין, 104 ברקה, שם שר, 281, 282 242, 243, 246, ברירה, בריה הרשה, 351 בריתא, במשמעה שעות, 10 205-6, 328-30 בראיהא, בשכר. ע' כשכר

בשר מרוף, 223

289, 386

בולן, 252

נאולה, של הפלה, 19 .98

נאוסין, שומר (פרסיה), 104

בואויות = במויות, 13, 13

נורות המזכות, ע' שמד

7, 8, 43, 58, 59, 68, כהם), נאון, נאונים (כהם),

104, 140, 142, 240, 270, 284, 287,

167, 168, 176, 178, 179, 189, 191, 205, 219, 229, 236, 242, 250, 258, 268, 272, 273, 277, 280, 281, 290, 297, 298, 306, 311, 312, 313, 316 הוביה, כם עיר, 213, 212 מבדות 301, 326 הגדה של פנה, פקו בורו של אילו, 249 ,245 הורב, מלל (ערביה), 222, 200, מרכי לולב, 334 ,ois ההוקת בובה נעצמנו אסור, 22 390 הידא, 1

דעת, במשמעת נפש, 8צו

זופהא = ריפהא, 375 ·354

דרשה שנשאלהוה. 349

דרג, קונטרום, (ערביה), 57, 59, 61, 67, 69

רשנג, הרב פיפיות (פרכית), 336, 339

7, 19, 20, 24, 25 (בן שרירא), 19, 20, און (בן שרירא)

37, 43, 44, 54, 55, 57, 61, 67, 69,

71, 113, 134, 135, 145, 146, 147,

דרא, שירה, 80

71, 85

דרשו, ע' מפשיר

נירות, 396 בליל, ו-180 מלוקרסין? 301, 325 מיום. ע' מגלשין מור = וגומר, 379 : בניתה, ע' בודליא.א, בריטיש מיוום, שילור-מוה של רובי, 344 , 317, 316 בפה של הובי נרובאן, בית הצואר (פרסית), 301, 325 גרי, גריתא, שם דנ, 11-314, 314 325 ,17771 משפנקי, 213 ,יווב נשרא דכיהווא, 174 ,167 נושקרא, 200 305, 306, 328 ,הבר קעוב, 305, 306, 328 ,הבר קעוב, אונה מעוב, מעוב כ' דברי הימים, 17, 16, דוהן כורווע, פין שמן (ערביה), 128 147, 154 717 דוכא, נאון, 191 ,16, 58, דיינא דבבא, 203 ורמשה, 174 169 , 171 = 171

חויו, חוין שם עמח, 246 ,243 הוקיה בן שמואל, 54, 59 חשוב, חשוף, 882 חיי לרבנו שבת. 288 חייה, אבי יצחק, 154 חלב, שם מקום, 174 חלבלאנא, שם שמח, 239, 236 הילבנא, שם צמח, 236, 236 חלבצים, שם צמח, 236, 362 חלהל ע' מוחלחל חולין במהרה, 40 חלוף מנהגים שבין א"י ובבל, 306 252, 266, 331, 354, 356 חונא = הונא 370, 372, 374, 379, 382, 387, 392 שנוני, 357 חנות, 361 הננאל (בן חושיאל), 135 חנינא, חנינאי גאון תלמיד ר' יהודאי, זג 94, 113 חנניה בן ר' יהורה גאון, 210 בן חסיכי, גרועים, 360 בופי, 18-19 ,יבובה מבופי, 18-19 ,יבובה מרגווו, 366 חרגווו, הריות, ע' הריות הרמל, שברא (ערבית) חרמנא = הרמנא, 212 זרן, 174 חרוסת, 184, 177, 296, 320 הותלא, מוב ב' פלטוי, 420 שוריו, ע' נוסחי התפלות ם' מהורות, 17 מומפת, 325 מיידי, מיירי, 822 מכשימין, 353 סלימון, שם צמח? 239 מלפחי, מלפי, 181,081 מילור-שעכמער, כתבי יד הגניוה שלהם, 16, 19, 48, 54, 107, 122, 129, 134, 143, 156, 166, 176, 186, 203, 210, 216, 228, 232, 235, 242, 250, 255, 258, 264, 268, 272, 349 שלות = שלית, 336, 336, 336 שלות = שלית, מליה, סוו מומאה ומהרה, 4-203 מנגירא, מחבה, 339 מיסקא, מרסקל, 318 ,295

מיני, 362 הלא = הלה. 200 20, 24, 290, 303 (בן נמרונאי), הילאי גאין (בן נמרונאי), היבלאבא, ע' חובלבא חלבצים, ע' חלבצים הלד, כנוי לתשמיש, 394 הלכה כבתראי, 21 הלכה למעשה, 52, 53 הלכה פבוקה, 306 הילוכה של שמועה, 271, 222 הלכות גרולות, 229, 231, הלכות גרולות, 63, 71, 85, 86, 229, 352, 382-97, 400-1 הלכות פסוקות, 235, 319 הלכות ציצית לר' עמרם, 304 מלכות קצובות, 998, 398, 352, 306 26, 27, 150, 256, 332 , הולכך = היוכך, הימני = ממני, 109 הלל, ע' ברכת הלל וס3, 106, 160, 226, 239 כמי נמי, 239 ז, 2, 3 ,המן, הנפק ע' נוסח הנפק העתק התשובות, 310 הפרים רפואה, 808 מסוק, 325, הפתיק, מראונו מן השמים, 326, 302, 303 הראונו 323, 326, 340 ,הרבי = הרבי הרויה, האריך בדברים, 13 325, הריות הרמנא, 112 317, 345 הרירי, 345 הרירי, ואדי אל קרי שם מקום, 61,61

וארי אל קרי שם מקום, 54, 61 ורוי של יו″הכ, 351 ותיקון, 52

זאוא, ענף, 296, 320 וזאוא, ענף, 296, 320 ובבר, תלא אילן (ערבית), 232 וני = סני, 358 (ערבית), 320 ווי, סבינות, 320, 336, 361, 364 (ציי, 249 וני, שם אומה, 37, 347 וויר, של אילו, 249 (ערבית) וורר של אילו, 249 (ערבית)

הובו של אילן, 249, 245, חברי (אמינושי), 17–216 כהן זורק, גאין (סירא?), 181 ,071 .871 105 .7" 244, 248 , 1120 185, 180 361 , 13'5 מפקא, רעפים, 224 334 , 77720 362 , 113 פיריאנא, פרסקל, 818 כיצד ע' כאיניד ברכקל, 318 ,5פב בלאי בהמה. 180, 181 טרוף ע' בשר טרוף כלב כושי, כ' סיני, כ' כפרי, 249, 244 כלא, חדשי אדר ואלול, 202 יהורה, 43 כנה, דדו יהורה ב' יוכף, אלוף, 279, 279 ב' יהורה ב' יוכף, אלוף, כנהא דהדרא, 26 280, 283 בפא מ' נומחי התפלות 31, 48, 50, 52, 53, 85, 180 יהוראי גאון, כפת כ' נכפפת 314 כשרו מי כלר יהודייה. 183 ברכא דזוי, 295-6, 320 כרכא יונתן (חבר ר' סימאי), 236 ברפת. 801 יהי שמו הגרול = יהא שמיה רבא, 120 כרוח = כרח, 8פו יום הכפורים, 142, 141, 136, כושו ש' כלב יוכף ב' אבא מרי גאון, 188 ,779, 178 כושכוג, מיני מתיקה, (פרסית), 239 יובף אבי ר' מאיר, 256 נשכר, שם מקום, 220, 217, 158, 158, יוסף אבי בהליל, 59,59 מוספא דיסמין, 255 יובה אבי יהורה, 278, 55, 59, 278 כורווע צלוליבא, (ערביה), 321 יוגרד, כילד פרס, 420 משף, מין בשמים, 228 ינקב אבינו, 226 כושרה, חוק קבון, 278 יעקב ב' מרדכי נאון, 85, 86, 30, 30, 30, 29, כיתא, הלון, 223 214 מותים, 118 ינקב ב' ניסים, 55, 67 72, 73, 77, 78 cתובה, 72, 73, 77, 78 יצחק בר חייה, 154 כתר, ע' קרושה יצחק ב' ישעיה, 154 יצחק בר עוקבא, 154 9, 14 , 275 יצחק ראש גולה, 83,75 לוכא, שם שר, 57 ,55 ,55 יצליח, 256 לילנג, קלא אילן, (פרסית), 333, 906 ירביהו = יקילו, 207 לעונים, שם צמה, 230, 362 ירושלים, 22 10, 96, 104, 200 ירושוֹפי ע' תוֹפ ד ארק ישראל 166, 167, 211, 237, 238, 294 לשון ארמי, 294 שיבה, ישיבוה, 30, 31, 34, 47, 78, 91 שרץ ישראר, בבל, גויל -295, 320, 322 -185, 212, 277, 302, 326, 386, לשון ישמעאלים, ערבי, 222, 321, 82, 83, ע' ראש ישיבה שמיים 'ד-334, 341 ישמינאנים, 174 , 31, 83, 174 בייות ש 96, 104, 236, 301, 309, 333 , 375 , 101 לשון ערבי, שמד 339 ישמיה, אבי יצחק, 154 לשון קדר, ע' קדר ישעיהי ב' יהורה, 43 ישון התשובות, 95 לשון קדש, 334 328, 341, 372 אינו צר, כאיז צר, כאיז בא

375, 380

78 , ייבה

בובסא, ופו

323 ,0110

בדי, סקו

מאור עינינו, האר הכבוד, 83 מאור ב' יוסף, 326 מבוססוה, 40 מבורך ב' עמראן, 43

מריזי = עמר עיזי, 325, 297

מורצ, מְהֶרָה, 338

מריצה, 808 כיבוק. 174 משה, אבי עיאש, 43 כגלה עפה, 36 וסו, 211, 212, 214, 237 ,גאון, גאון, 101 מגלשין, 939 ,135 מגלת סתרים, 295, 319 238, 240 מדה ראשונה, שניה ושלישית, 18-18 משה, רבינו, 17 משרשה, גאון, 240-ע' משה, גאון סרינה, נמשמעה עיר, 212, 206, מרינה משכוכית, 246 מדרש מעשה משפחות, 344 משולם ב' מרב אנקולונימוס, 57, 57 כדרש הגדול, 50 מושערה = משוערה, 278 מדרש תהילים, 350 משומד, 182 מהזור איפליאני, 49; מ' פורין, 49; כ" משנה, 307, 357, משנה נוסחי התפלות משקין, מסכת מועד קמן, 88 משלות = משלית, 324, משלות מתיבתא ע' ישיבה, ראש ישיבה מיתנא, מֶת, 101 מתא מחסיה, 214 מכילתא, 305, 306; מ' על שמות, 305, 306 מתומרה, 278 מהניתין מני בית שמאי היא, 329, 306 מכנה, ע' כנה מתניתין יחידא היא, 229, 306, מיכורי, שכור (פרסית), 104 מתתיה, גאון, 191 מילתא פסיקתא, 306 מלבן, 300, 324 206, 209 נהרדעא, מלך בגדר, 88, 78 נהילאי, 131 300, 322,500 נח, ע' תינא, מנהגי התפלות, ע' נוסחי התפלות נהום, אלחון אלבררני, 69, 58, 58, מנין שנים, 281 נהומי, 420 מסויים, 305, 306, 328 נחמן, 420 מוסיף על שבחו של הק"בה, 50 26, 34, 144, 242, 255, נחשון גאון, מסורה, 327 נמירא, 87 מעות הנתנין לסימן, 4, 3, 4 נשילת ירים לפירות, 108 מעלין בקורש ואין מורירין, 265, 267 נמילת מים אחרונים, 314, 314, 108, מעמד, מעמדות, 15 נמילת צפרנים, 400 מערב = אלמערב, (ערבית), 63 20, 23, 24, 55, 90 בירונאי ב' הילאי גאון, מפתיר במנחה של שבת, 298, 298 95, 107-14, 145, 146, 156, 216, מפטיר בתענית צבור, 260-61 219, 294, 298, 299, 300, 302, 310 משקינן ליה אנשא, 286 מכשפת, 247 מצדק שם איש פרסי, 298, 217, 216 98, 320, 338 בוכרי = נַברי, מצות התלויות בארץ, 18-217 מצרים, 326-ע' נוסהי התפלות ניל, קלא אילן, (ערבית), 333, 909 נמא ירוקה שעל פני המים, (ערבית), 321 מצורע, 38 מור = מֵר, 888 נמרוד, 326 משות, 205. מראות נגעים, 282 נוסחי הגם, 166 מראה עיין, 42 מוסהי כתובה, ע' כתובה מרב = מר רב, 69, 67, 69 מכה ה.פק, 104 מרגופנא = עמר גופנא, 325, 321 מרגופנא נוסחי התפלות; אם ם, 49; אוינניון, 49; מרדכי בן יאיר, 317 איניליא, 48, 49, 89, 110, 260 איניליא, מרדכי, אבי יעקב גאון, 86 48, 49, 50, 51, 52, 109, 112 ישראל, מרדני, פוֹך, (ערבית), 301, 325 ; אשכנו, 260, 89, 49, נב", 351 אשכנו, 360 מרויחין, מקילין, 206

מורין ;49, 52, 107-12, 260, 351

(=מהזור מורין), 49; כפא, 49; מצרים,

: 420 בדר. 260 . 148. מרב. 48. 40 צרפה, 110, 49; קרפנברץ, 49; רופי, 49 ות' איכליא; רוכיניא, 260, 110, 89, 110; הימן, 260-ע' ברכת ..., גאילה, הגדה של פסח, מפשיר, קדושה, קריאת התורה. ניסים אבי ר' יעקב, 67, 55, ניסים, פרושו לברכית, 273, 272 נעריעך, ע' קרושה נפק ע' מפקינו 392 . אחאפנ נפש, במשמעת, איכטימונא, 138 נוצרים, 174 –ע' עבר, שמר נקיד על האותיות, 305 נקרש, כ' קרושה, נרמרו, שם עץ באשורית, 316 נירקו = נעירקו, 249 83, 96, 104 נשיא, נשיא, נשיא, נשכתג, מיני מתיקה, (פרסיה), 939 נישתוק, תיק, 15 נתן בן הנניה, 23 נהן ב' יהיאיל, 36, 23-ע" ערוך נהן בן שהריאר, 83 ,75 נהו חבר ר' סימאי, 236

סוגא, שם עוף, זוו סני, ע' זגי, סננון פיימני, 772 בדר ברבות לר' נברונאי, 114, 2001 100, 115-17 סדר של פסה, 178, 179 ,801 49, 89, 108, 109, 110 כדר ר' ממרם, 258, 260, 261, 262, 300, 303, 304, 307, 311, 312, 314 פרר הנאים ואכיוראים, 308, 307, 308 סורי שמים, ע' מורש ההילים סחל ב' נבירא, 78 סוהרים, 105, 96, 295, 318, 200 סין, כ' כוב סיני, סים, צ' מסיים סיופא. ד' רבנן דסייפא סלילה, כל קבון, 45 סלקוה, בשלוה, 101-נ', איסהלקא סלקוסתא, 325, 108 בלר, 872 סמנים בתלמוד, 342, 316

סומנאי, סמונאי ריש כלא, 12, 12

וה, באון, 25, 45, 146, 290 כיבריה, גאון, 25, 45,

בבורא, 206

מרי, זה, 141

מכרס, כ" הנגיות שלו, 43 מכרס, כ" הנגיות שלו, 43 זמרס, 176, 179, 238, 260, 297 301, 302, 303, 304, 306, 308-16, 304, 22" ברר ר' מכרס. 301, 325, 325, 325, 325

עשר רביתא, 325, מישרה בינופרת, 395 עישרה, 248, 248, 248 עיקבא, אבי ישחק, 154 עקירת, חשולהן, 180

טרב, ע' נוסחי ההפלות; ערבית ע' שעייה. ישין ישמעאלים עירובי חצירות, ע"ר תבשילין, ע' ברכת

שירובי השירות, עיר הבשילין, עי ברכה הערוך והנאונים, 294 עיקו, מ' ניהקו עשו, 266 עשר הרברות, 6–35

פאפא, 372 פיגיק, 239, 236 פרון נמע רבעי, פ' פטר המור, 401 פרטיהא, 314, 340-1.

פימומת, 271, 268 פלגם, 201 וס, 24, 54, 59, 360 נמוי, גאון, 19, 24, 54, 59 פלטיה, שוק, 139 פומבדיתא, 200, 206 פינחם, 121, סחוים 43 DND פסיוני, 246 פסקי סדרא, 299 פסיקתא ד'ר כהנא, 15, 9, פוקע, מין שכר (ערבית), 343 פקיעין = בקיאין, 340 פוקרין, 325, 301 פקרה = הפקירה, 278 פרובינציאה, 55 פרהבניא, פרהגבן, 291 פורים, ע' המן, קדושא דבדרא פרינג ?, 939 פרנגה, צרפת, 57, 55, פרנס, 35 30, 216, 217, 220, 236, פרסיים, פרסיים 294, 298, 322 ברי, לשון פרסי, מצדק, שמד. פורס על שמע, 116 פרס ע' הפרים, 212 פירקא, פירוש מרב אהרון, 67 פירושי שבת, 56 פרושי חלמוד להגאינים, 242 פתיא אוכמא, 318 ,205

צרוק, גאון, 29, 30, 31, 75, 83 צרוק, גאון, 297, 321 צילוליגא, 322 מילוליגא, 322 מילו (ערבוה), 322 צימה גאון (ב' חייכ, ב' פלמוי, ב' שלמה), 19 צימה גאון (ב' חייכ, ב' פלמוי, ב' שלמה), 19 בינון 19, 210, 210, 210, 210, 210, 303, 306 ציימי ברוברני מה, 209 ציימה בתכרני מה, 209 פרגנה, פרגנה, פרגנה, פרגנה, פרגנאה

קאמליה = קא אמר ליד, 18 קבלה, 49 קאבס, 68 קרר, 278 קרר, 278, 200 קרושא דסירוא, 299, 300

פתיכתא, 78

48, 49, 51, 52, 53 קרושה, קוא, שם עוף, 121, 297, 244, 248 , קוווית, קמילי קדר, 322-3, 300, קמיפתא, 225 קלא אילן, 333 ,906 קללות, 181 קלונימוס ע' אנקולונימוס קלש, 36 קומא, שרף אילנות, 322 קמאיי, הגאינים הראשונים ,230 קמברירגא, ע' שילור-שעכטער קמץ (נקורה), 772 קנר. מין סוקר (בפרסית), 239 קסב ע' קשבא קצוב ע' דבר קצוב 188, 189, 203 ,קראים, קריאת נביאים וכתובים בשבת, 299-300 קריאת שמע על המשה, 259 קריאת התורה במנחה של יוה"כ, 351; בתענית צבור, 260 קירואן, 54 קרשין, 224 קרפנטרץ ע' נוסחי התפלות

קשבא, 246 קשבא, קושקושי, ענפים, 13 ראה, ע' הראינו ראייה, 53 ראם אלמתיבתה, 69 ראם מתיבה סורא, זך ראש גולה, 83, 75-ע' נשיא 2, 8, 54, כתיבתא, ראש (ריש) מתיבתא, 54, או 59, 69, 71, 214, 236, 239, 326 ראש, ריש כלא, 239, 237, 31, 237 ב" אלוף, ראש כדר. 54, 59, 279 אירר, רוש סיררא, 279 רב ור' יוחנן, 232, 233 רב הלוי, 111 ריב = רב, 379 ראבה = רבה, 224, 225, 247, 323, 344 221, 253, 254 ,ראבינא = רבינא רבואתא קדמאי, 88 רבותינו שבגולה, 218 רבנן דסיומא, 342, 315 רבנן ראשינים, 221

רבח, ע' ירביחו, מרויחין

רוה ע' הרויח

רכולא, רמאלות שם מטבע (ערבית), 4
רומי ע' נוסדי התפלות
רומיאל, שם פרי, 167, 170
רומיאל, שם פרי, 167
רומיא, א' נוסדי התפלות
רעבון, איש לא ירע שבעה, 341
רוץ ע' מריצה
רצה, בעמירה, 112, 351
רצה בעמירה לנניהם שבתות למנוחה, מגן
לשבה, 112
רשיתות קצרות מש"ת הגאונים, 312
רשימות קצרות מש"ת הגאונים, 312

שאל שאילא לעילא, 227, 305 שאלהות ד"ר אהא, 353-81; בילהות ד"ר אהא, שאמום = שתמום, 282 ושאר במשמעת וגומר. 50 כדר שבועה, 154 מבו שובק? 181, 185 שברא ,שם צמה, ובף ,605 שגל = שגר, 104 שרך, 42 שהואן, 251 שהריאר, 83 ,75 שובה ע' מפסיר שמא =שמח, 224 מטא שכבא, מת, 253 ,ובו שלום, גאון, 212, 308, 312, שלום, גאון, 260, 308, 312 316 שמואל ב' הפני, גאון, 290 ,191, 59, שמואל אהי פינהם, 112 שמואל הלוי ב"יר סעריה, 272 שמואל, אבי הוקיה, 59 ,54 שמואל ורב ארא בר אהבא, 101,49 שמואל ו"ר יוהנן, 233, 232 שמר, 222, 328, 322, 50, 51, 52, 298, 322 ברי, מצדק. שמה = שמא, 256 ,71 שמים ע' הראינו שמעיה בן יצחק ראש גולה, 83, 75, שמירה = שמיר, 279 שמריה, אבי ר' אוֹהנן, 59 ,55

שני כהיבום הבאין כאחר, 84 שנהא, שנונהאי, שם עמה, 321, 296,

שער ע' מושערה

שנכסער, ע' שולור—שעכטער שקור שקאר, 1939 שרובה, שם אמורא, 282 שרבום, 205 שרבום שבורם, 258 שררא גאון, 16, 20, 22, 26, 55, 57, 61 שררא גאון, 210, 253, 302, 253, 303, 313, 315 ששנא, אבו ר' עמרם גאון, 318, 325 שותשות, שראל עם ע"בום, 187, 326

מברייהא, שברים (חשבון), 36 הוגרמה, 872 הדמראיי ע' הרמדי 322,000 תימו ע' נוסחי התפוות 300, 322 הלא אילן, הלמאי? פצב מלמור, 206, 307, 319, 328, 329 הלמור, 39, 94, 138, 142, 177 הלמוד ארץ ישראל, 218, 259, 271, 306, 314, 316 הלמידי הכמים, 105, 66, תמר ע' מתומרה הנוי=הנאי, 6 הינא = הינח, 357 ופס, 364, 379 הניא, חנן, 190, תוספה, הוספתא, 305, 306, הוספה, הוספה 328, 329, 357 תוכפות, 48

תקן, 28 הרגופ, ה"ג, 262, 15, 42, 90, 91, 104, 262 18, 192 הנגימא, 68 הרמר, אבי אברהב, 326 הרומרו, 297, 316, 321, 343 הרומר, 293 הרומה ע' משנה

הענית צבור ע' מפטיר, הריאת התורה

תרנוגלון, תורנגלון קרננוֹלֶת, 358, 358 הורת כותנים, 329, 305, 306 השונות הגאינים היצאת הרכבי, 8, 250 השינה באב ע<sup>7</sup> מפשיר, קרושא דשיררא, קריאת החונה

תוהב, הובו הגדבק בראה, 26 תרדא, 105

# ADDITIONS AND CORRECTIONS

P. I, top. Comp. below, p. 57, n. 4.—P. I. n. I. Comp. Dr. Davidson, Parody in Jewish Literature, 21-2. - P. 2, 1, 3. The effigy was first crucified and then burnt, hence the accusation against the Jews that they do it "in contemptu Christianae fidei." Comp. Corpus Juris Civilis, lex 11, Codex Justinianus I, q, and Cassel in Ersch und Gruber, Encyclopädie, XXVII, 79. We may well assume that on account of this false accusation, the Jews living in Christian countries changed the old custom of burning Haman to that of "knocking."-P. 2, end. This Responsum is identical with that found in Responsa, Mantua, 178, and Harkavy, 173.—P. 3, l. 15, read ודאמרינן.—P. 4, l. 6, read ודאמרינן.—P. 4. 1. 7. Comp. Wertheimer, שעיר בירוש ר' סעדיה נאון 22 b. where שעיר is explained to have the meaning of Tw; some may have put this explanation into the text of the Talmud and therefore the question in our Responsum.--P. 4, l. 18, read ההמור P. 4, n. 1. Comp. תש' in ריטלין and ש"ש אב"הל in שב"הל, וק2 אש"ש, I, 6; for תש' in ריטלא עדאן, 62, read ליטרין.—P. 4, n. 9. Comp. Index, s. v. עדאן, the above-quoted passage from R. Saadia's Commentary, 'אבות ר' נחן, ed. Schechter, 164, and ז"ה, 12 c.- P. 5, l. 3. Harkavy, אם שם!--P. 5, l. 14, read כבר חתמו.--P. 6, l. 4, read עניין הגט.--P. 6, l. 5. Harkavy, ומוסר לפניהם.-P. 6, l. 13, read כי בשביל.-P. 6, l. 17, read מודעא.—P. 6, l. 18, read הזה.—P. 6, n. 9. Harkavy, נירשה.—P. 6, n. 15, read דאיתנים.—P. 7, l. 9 from below. Comp. Conforte, קורא הרורות, 5 a, ed. Cassel, and below, p. 59, top.—P. 8, ll. 9 and 14, for 106 read 10 b.—P. 8, l. 2 from below. Comp. R. Saadia's Commentary on Berakot, 6 b .- P. 13, n. 16. Add. and ברוש ס' יצירה P. 16, l. 22. Comp. Albargeloni's פרוש ס' יצירה, 335.-P. 16, l. 23, read לה.-P. 16, last line, read הימים.-P. 17, l. 15, read על של P. 18, l. 6, read על של P. 20, l. 12, add. The authorship of R. Hai is however very doubtful.-P. 20, l. 4 from below. Comp. Pardes, 31 c, where this Responsum is ascribed to R. Zemah.—P. 21, l. 16. Comp. שב"הל, 309.—P. 21, l. 18, read 411, 114 b.-P. 21, l. 25. Comp. vol. I, pp. 8-9 and 47.-P. 22, 1. 30. Comp. Pardes, 21 b-21 c, and Epstein in הגרן, VI, 70.--

P. 23, l. 34. Comp. Dr. Aptowitzer's instructive note on this Responsum in J. Q. R., XVIII, 135-40.—P. 24, l. 30. Comp. below, p. 210.-P. 26, l. 2. The usual spelling אינוניתא is met with below, p. 32, l. q.-P. 38, n. 3, end. Comp. R. Abraham Ibn Sabba, צרור המור , 97 c (ed. Venice, 1567): ואמרו אם נכנם |מצורט | לבית הכנסת עושין לו מחיצה גבוה י' טפחים ורחבה ד' אמות על ד' אמות נכנס ראיטון ויוצא אחרון כדי שיהיה מושבו לבדן ולא ישמאו העומרים שם באויר שיש מהפתח עד המחיצה. Ibn Sabba does not give his source for this statement, but we may well assume that he drew on a Geonic writing. Comp. also Horowitz, אונסבתא עתיכתא, V. 26.—P. 39, l. 4. 'Aruk, s.v. דפנוה, reads likewise אחיכתא, our texts of the Talmud have דפנוי.- P. 30, Il. 8 and 15, read ביאוליו.- P. 46, l. 15, read האמורות.- P. 48, l. 5 from below, read Bet ha-Midrash.—P. 48, last line. The מנהג ערבי, given in Berliner-Hoffmanns, Magazin, 1886, 11, has כתר for שהרית.-P. 49, l. 12. That the old Italian ritual knew only כתר can be seen from שב"הל. 38.-P. 40, last line. Comp. vol. I, 207 top, where a Geonic Responsum is quoted, according to which the insertion of your in the קדויבה had its origin in the religious persecution of the Jews by the Persian king Yesdegerd (about 456). Another change in the liturgy is also ascribed to a religious persecution by the Persians, comp. below, p. 298, probably that instigated by Yesdegerd. The statement of Samuel al-Maghribi (Monatsschrift, XLII, 123 et seq.) goes back to these Geonic traditions. Attention should be called to the fact that Kalir had before him ישמע in the קרושה, as can be seen from his Kedushah for Rosh ha-Shangh in the German Mahzor.-P. 50, n. 7. Comp. מד' הנעלם, Bereshit, end: ישמו לבור שמו ואינו מוחל ואינו מוחל על כבור שמו .-P. 51, l. 2. מעמר is about the same as אינור which precede ברכות שבע ותפלה.-P. 51, l. 11. Concerning this insertion, comp. my note in Z, H. B., IX, 106.-P. 52, l. 12, read אומר P. 52. l. 18. This statement regarding הקנה שמד seems to contradict the statement on p. 51, l. 2, according to which שמע was recited but this contradiction disappears if we take here במוסף to have the meaning "in addition."-P. 53, n. 2. Comp. vol. I, 4, n. 1, and R. Moses of Coucy, 32"D, Commandement, 63.-P. 54, 16. Comp. vol. I, 7, n. 1, where this Hezekiah is identified as the grandson of R. Tob and great-grandson of R. Paltoi. He was a prominent member of the Pumbeditan Academy and my theory

concerning the title ראש סדר is accordingly untenable. Comp. also the Babylonian R. Asaph, ר' סדר, in R. É. J., LV, 50.— P. 54, bottom, read אלקרי. - P. 55, l. 24. The Spaniard R. Yom-Tob (אמ"בא); Gittin, 76) calls R. Moses of Tachau (Bohemia) and in the same way is the German R. Meir of Rothenburg described as אר ישיבות by the Provençal R. Menahem Meiri in the introduction to his בית הבחירה. On the other hand R. Isaac of Corbeil uses צרפת instead of צרפת in the introduction to his כמ"כ was the general name applied by the Spaniards and Provençals to any European country except their own, while the Germans and the inhabitants of Northern France applied אשכנו to any European country which was not חסבר or פרוביציה. Even to-day we describe the Jews in Slavic countries as אישכנוים, by which term we distinguish them from the מפרדים .- P. 56, ה"ס. Comp. Responsa, Lyck, 59.- P. 57, l. 1. אלדרג מר רב = מרב ... P. 57, l. 2. מר רב = מרב ... P. 58, ll. 11-18; in Hebrew = שתי שאלות אחת מהן; השחת ושאר המאכלים ועוד שאלה על דבר ערלה .... ביציאות השבת .... ראובו שנשא את בת שמעונ .- P. 58, l. 2 f. below, the text is unintelligible to me and seems to be corrupt. -P. 58, n. 3. Read: 5 a and 44 a.-P. 59, l. 2; in Hebrew = אחרת והיא -P. 59, l. 4 בלמרב -P. 59, l. 4 בר רב. -P. 59, l. 10 הקונטרום החמישי -P. 60, l. 4 from below, in Hebrew = וצריך לדעת שמי שאין לן שטר ולא קנין. - P. 60, bottom=הקונטרום החמישי.-P. 60, n. 5. Read Responsa.-P. 61, 1. 5=ושאלות אלה לר' דוסא גאון -P. 61, 1. 6. The Hebrew for would be הכברים or הסברים, but neither of the two makes any sense; perhaps אלפאראסיה Hebrew פרס and comp. Hullin, 61 b.—P. 61, l. 8 = בנות היענה גם כן בערבית.—P. 61, l. 10 על עשיית הציצית -P. 61, l. 12 = חולה שצוה שצוה בואה -P. 61, l. 14 = בפלנא . . . בפלנא ....P. 61, l. 16= . . . שנוכר בו דין חבר בר מצרא .—P. 61, l. 17 = הקונטרוס הששי.—P. 65, n. 7. Read: in any other place except Ketubot, 45 a.—P. 67, ll. 1-5 = זהו [רשימה] מהחלק השני: רשימת החלק השלישי וגם הוא קונטרום אחד , העתקה מכתב ורו צורו שמרו צורו [? בכתב?].-P. 67, l. 10. This R. Aaron is undoubtedly R. Aaron Sargado, the Gaon of Pumbedita.-P. 69. ו. ו = התשיעי ההענינו לאדונינו ראש הישיבה = P. 69, ll. 3-15 הישיעי. ראש לאדונינו ראש שתי שאלות: על חגבים שנשלקו על ידי גוים והשאלה השניה שבאה על ידי מר רב . . .: צבור שהתפללו ולא היה כהן ביניהם: ראש המקים שגזר [תענית] על הצבור; הראש הזה שנזר נדוי על איש אחד; שליח צבור שברך

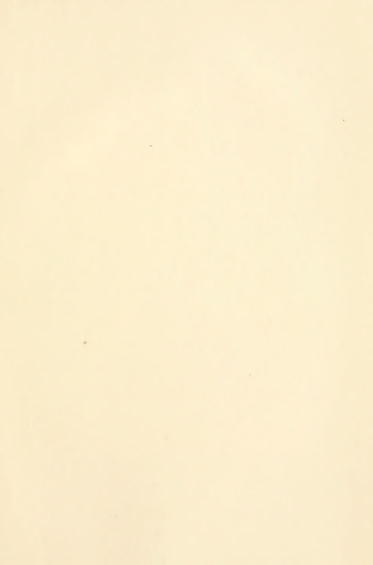
במוצאי שבת. The last Responsum deals with the question whether the blessing over the light in the Habdalah ceremony may be recited by the Hazan, the congregation following in silence. Comp. below, p. 258.—P. 60, l. 17. For יגרי read יגרי; in Hebrew = באב | בתשעה באב | בגדים ? בתשעה באב - P. 69, ll. 19-23 שרב נחום החזו מברדאו פסק: י"ד של ניסו שחל בשבת מותר: מי שנשבע שלא יקנה שום דבר לעולם (ה') אצלינו בבית הכנסת יש מקום מיוחד ראש חדש שחל בחול ולא אמר [אם יאמר !] אלהינו = P. 70, l. 2 - לאבלים: comp. Nahmanides, מלחמות, Berakot, VII, end.—P. 70, 1. 4, Hebrew = אטרו שבארץ ישראל = P. 70, l. 6 אינה שהיתה מסופקת אם בעלה יכול לא יאכלו סעורת הערב שמיני בסוף היום. The meaning of the Arabic is very obscure, it may refer either to סעודה המפסקת or to שמיני בעל קרי שישו על משכב נדה : משכב נדה ווב = P. 70. Il. 8-22 בעל קרי שישו על ומושבם; אם מותר שהאב [החלוי: או החלוצה] יהיה אחד מה' דיני חליצה: יבם שאינו רוצה לא לחלון ולא ליבם: מה שבפי הבריות אין טומאה ממת [נכרי ?]: אם נולד ממזר, לפני במה אנשים ימולו אותו: מהל ששכח סביו המילה ביום השבת: נער שלא הגיע לפרקו אם יכול לקבל ולחת מתנות. P. 71, l. 2 = איבו גרולות אכיר P. 71, l. 4 = האובן התובט את אור P. 71, l. 4 בר' דינריו וחצי -P. 71, l. 8 בר' דינריו וחצי -P. 71, ll. 9-12 הקונטרוס השנים עשר שאלות לרבינו האי שבאו אליו מבצרה; התלמידים ישבו בחדר ראיט ישיבת סורא ושנו עמו .-- P. 72, end. Comp. the Responsum by R. Nathan b. Hananiah of Kairwan in אור זרוע, I, 176, and the formula for a Ketubah by R. Hai Gaon in הפסנה, III, 46, 7.— P. 74, l. 15. The Responsum in Responsa, Man., 120, is an extract of that in our Fragment .-- P. 76, end. Comp. 'Ittur, II, 18c, who quotes a Geonic Responsum contradictory to the view given in our Fragment.—P. 81, end. Comp. below, pp. 196-7.—P. 85, top. This Responsum is fully discussed by me in vol. I, pp. 101-3. P. 85, l. I of the Hebrew. The superscription, אלהדוענבים, is a note by the copyist indicating that he took this Responsum from a quire (= 177), which began with an explanation on Berakot, 44 a. top, אבל תאנים וענבים, and continued till אבל תאנים וענבים. Our texts of the Mishnah and Talmud, Berakot, l. c., read you, but MS. M has the plural and in a similar passage, Tosefta, Berakot, IV, S, we have likewise להם: Berakot, 43 b, הביאו לפניהם.-P. 87, 1. 11. Comp., however, J. Q. R., XVIII, 402, and XIX, 106, where references are made to a prominent man by the name of R. Aaron, who flourished about this time, -P. 87, end of the English. The writer of this letter is perhaps R. Joseph, the opponent of R. Saadia.

It is true R. Sherira in his Letter, 40, 11, informs us that R. Joseph settled in Bozrah, but he may have stayed for a short time in Bagdad.-P. 87, l. 1 of the Hebrew. For הפיך is perhaps to be read PDR.—P. 80, 1, 6. Comp. R. Saadia in his commentary, ad loc .- P. 89, 1. 8. This insertion in the Geüllah is found in a Genizah Fragment, comp. R. É. J., LIII, 236-P. 89, end. Comp. vol. I. pp. 134-5, where this question concerning the Geüllah is fully discussed. - P. 89, n. 1. Read in the MS. - P. 91, l. 24, read הפורס.—P. 94, l. 20, read Haninah instead of Hananiah.—P. 95, end. The language of this Responsum is rather obscure; מבים may refer to the person as well as the property.—P. 96, l. 10. Comp. above, p. 10, last line. - P. 96, n. R. Sherira in his Letter, and R. Nathan ha-Babli use נשיאה and נשיאה for the exilarch; comp. also above. p. 83. the Chronicle of Ahimaaz, 130, 15, and Hekalot, ed. Wertheimer, 9b. \_P. 98, n. 6. Comp. below, p. 166.\_P. 99, l. 4: מעל" related." -P. 101, l. 16. Comp. Bet Yosef, Hashen Mishpat, 290, 30. P. 102, ll. 9 and 13, read סיבת-P. 103, l. 6, read משעבר. P. 103, n. 7, read Da, and comp. Index, s.v. R. Amram in his Responsum quoted in 'Aruk, s.v. Too likewise uses on in the meaning of נמי.- P. 106, l. 14, read והמוכר עבר.- P. 106, n. 2. For read on, and comp. addition to p. 103, n. 7.-P. 106, n. 15, read Baba Batra, 94 a.—P. 108, l. 4. Attention should be called to the fact that the benediction has רחיצת ידים and not נטילת ידים; the use of the same expression by the author of the תנא דבי אליה would rather indicate the Geonic time, and not the Mishnic as Friedmann maintains in his introduction, 126.—P. 110, l. 22. R. Saadia in his commentary on Berakot, 22 a, explains דגיליות by החים של ובחים של ובחים של ובחים של ובחים של ובחים by חמיד ואבות ומקומן של ובחים A Geonic Responsum in מנ"מ חורה in the following בני תורה in the following words: כל דמציין נפשיה בציצית, and this statement seems to corroborate my assumption that the Tallit was not worn generally .--P. 111, l. 19. The text in p. 118, ll. 10-12 can, however, be restored; read מהו למלוג גדיים וטלאים ועופות כשהן בעורותיהן ופהן בכלי ראשון כך ראינו שאסור באכילה . . וכיון דמבשל ... The decision of the Gaon agrees with אסוריו הו משום איסור חלב ואיסור דם, the opinion given in Shulhan 'Aruk, Yoreh Deah, 68, 10 .- P. 111, n. r. Is יול ח"ב הלוי = רב הלוי = רב הלוי = רב הלוי אות. r. Is הלוי = רב הלוי אות. r. Is יול ח"ב הלוי decision is ascribed to R. Paltoi .- P. 112, l. 21. Comp. below, p. 351.-P. 113, l. 15. Perhaps בינהם ראש ישיבה; comp.

Harkavy, Saadia, 114.—P. 114, l. 3, read השנה .—P. 115, l. 19, read אֹלהֹי נשמה. P. 115, l. 23: יום P. 116, l. 14, read יוצר. — P. 116, n. 5. For x read איננו P. 118, ll. 10-12. Comp. additional note to p. 111, l. 19.—P. 118, n. 3. Our texts read.— P. 119, ll. 20-21, read מה עשה . . . ועשה נישבין לצור בהן. ... P. 119, l. 25: על הקטנים "removed." -P. 110, l. 00 : להעמידה .- P. 131, l. 10 : העמידה .- P. 138, n. Comp., however, Yerushalmi, Peah, VIII, 21 a, according to which יפה is a euphemism for מקולקלת.- P. 141, l. 27, read; pp. 70 (צ"ב). 139 (2"7), 149 (2"5), and comp. Responsa, Mant., 91. P. 145, 10 end, read: as that found in Responsa, Mant., 130, and also quoted. P. 145, l. 29. This Responsum is perhaps only a different version of that by R. Nahshon Gaon, quoted by R. Bezalel Ashkenazi in his שטה מקובצת, Ketubot, comp. Müller, Mafteah, 134.— P. 146, l. 9. Comp. also Responsa, Mant., 122; the author is R. Hai, -P. 146, l. 14. This Responsum is found in Responsa, Mant., 226. P. 147, bottom. A similar symbolic use of a cock is its use as בפרה; comp. R. Solomon ben Adret's Responsa, I, 396.-P. 148, 1.17, read: found in Responsa, Mant., 15, and in. - P. 149, 1.2. This Responsum is identical with that found in Responsa, Mant., 29.-P. 149, l. 12. Our Responsum is shortened from that given in Responsa, Mant., 16 .- P. 149, l. 17. This Responsum is found in Responsa, Mant., 17 .- P. 152, n. 5. Comp. also Sachs, Beiträge, I, 63, and Grünbaum, Gesammelte Aufsätze, 421-3. -- P. 157, 1. 20 read: This Responsum is identical with that by R. Nahshon given in "", 43 b, 48, of which 99 a, 22 is perhaps another version.—P. 160, n. 2. Comp. Index, s.v. Da.—P. 167, n. 1. After having written this I found that Mr. A. Epstein has given a similar explanation of the three yods in דיתיהויין, comp. the Hebrew periodical, псся, 1887, 87-88.—Р. 176, l. 15. Сотр. R. Saadia's Commentary on Berakot, note 121. - P. 191, l. 17. Comp. קהלת שלמה, 72 (1), where the Responsum by R. Sherira and R. Hai concerning כתובת בנין דכרין is referred to .- P. 204, n. 3. ('omp. 2" n, 15, 16. - P. 218, n. 2. In Midrash ha-Gadol I, 709 is אבותינו corrupted from רבותינו.-P. 258, l. 20. Comp. also Yalkut Makiri on Mishle, ed. Grünhut (= לקוטים VI, 14a), where the reading is the same as in our Fragment .- P. 290, 1. 13, read: we know that the Geonim of Sura, Saadia. - P. 299, l. 11. In the Talmud passage, Sotah, 49 a, דכידרא is סידרא is סידרא

ברת הלכה שליי. Rapoport, אגרתא, misunderstood the proper meaning of it.—P. 306, l. 4 (note). Comp. also Midrash ha-Gadol, 632 אחד סובר P. 307, n. 2. Comp. also Midrash ha-Gadol, 632 מכלה.—P. 307, n. 2. Comp. also החודה בספנות על החודה Exod. xii. 30, where ספרי באוני בספנות בספנות







| DATE DUE                              |         |               |  |
|---------------------------------------|---------|---------------|--|
| NEW YORK OF THE PARTY OF THE PARTY OF | -       |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         | -             |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
|                                       |         |               |  |
| GAYLORD                               | #3523PI | Printed in US |  |



